

Ė

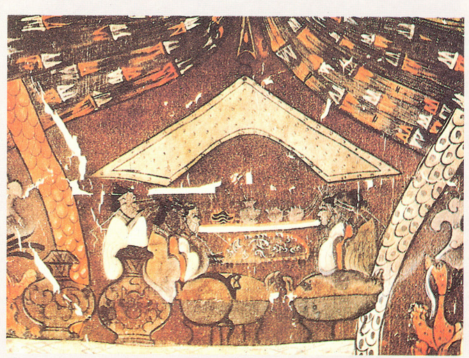
在中國繪畫的發展史中,魏晉 南北朝是一個極爲重要的時期,中 國的本土藝術,此時受到了西方佛 教藝術的衝激,無論在題材、內容、 觀念、技法上都有了極大的改變, 一方面,原來操縱在貴族豪門手中 的藝術需求,因宗教傳播的導因, 轉向了民間,而寺廟的經濟來源源 自廣大的民衆和深植的信仰,所以 藝術欣賞的對象,由一部份人轉變 爲社會各個階層,不但產生了教化 的積極效果,且使得藝術家普遍受 到尊重,這項新的動力,使藝術創 作的基因和結構完全改變了,藝術 家不但要在作品的水準和技巧上求 突破,而且將以豐富的生活體驗和 想像力使作品更爲生動活潑,在相 互的觀摩中追求成長。

貳

唐張彥遠在歷代名畫記評古代 繪畫爲「成教化、助人倫、窮神變、 測幽微。」這四句話,的確道盡了自 春秋戰國以迄漢代,今天從墓室壁 畫或多類石刻畫像的一切內容。所 謂看到三皇五帝聖賢英烈,興起仰 戴;看到了孽臣賊子、奸夫淫婦感 到痛恨,這就是教化的宗旨。當然, 還經常可見到許多有關貴族生活細節的描繪,也都與宣揚自我的功績、勳業和豪富而有所關聯。非常有趣味的則屬後面的兩句:「窮神變,測幽微」,他的內容,正叙述了我國早期的宗教觀念中人與自然相互調和的關係。

在佛教沒有傳入我國以前,我國的五行讖緯之說,與若干古老的傳說相結合,形成對自然中許多渺不可測的神祗產生了崇拜。楚國是沼澤地最多的南方國家,所以他所處的地理位置促使他們的詩人和文學家,有更爲豐富的想像力和創作力。屈原沈江,固然千古痛心,他留下的九歌與天問,正代表了人類對自然的關切和探注,雲中的神靈,山嶽水澤的神靈,與人類結成了纏綿的故事,而自然的一切現象,風神、雨師、雷神,創造人類代表了陰陽相合衍生萬物的伏羲與代表了陰陽相合衍生萬物的伏羲與

女媧,象徵了天帝之國的東王公與 西王母, 衍爲日月之靈的赤鳥和三 足蟾,代表了天地四方的四神,他 們的造型中,或來自自然的本貌, 或形成人與獸連成一體的莫可名狀 的神怪。在肩腋處聯綴了鳥羽而成 爲神仙邀翔宇宙的象徵,以山海經 一書爲例,道盡了天地四澤中隨時 或隱或現主宰生死的幽靈神怪,駕 着雲霧,興着海波,使愚昧的民衆 無不睹而駭懼。而這類題材,不但 占了漢代以前內容的大部份,四神 的觀念,延伸到唐代以後而盛行不 衰。今天在若干出土的帛畫或墓室 的壁畫或石刻的磚畫上,找到了許 多例證,這些內容以我國古代民間 傳說或與生活有關的如車騎行列、 戰爭、宴飮、祭祀、百戲等內容爲 主的題材, 便成爲漢末以前主要的 繪畫範圍,透露了早期人們的思想 觀念與繪畫發展中密不可分的關 1路。



▲漢 馬王堆長沙軑侯夫人寶妃墓帛畫



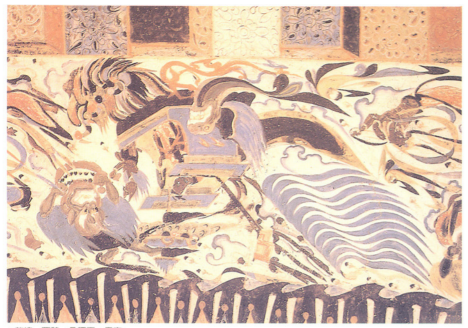
▲吐魯番壁畫 伏羲與女媧

叁

佛教繪畫隨宗教的傳入東來, 民衆智慧未開,宗教利用繪畫來宣 揚其效用便愈形重要。佛教藝術途 經敦煌等地進入中國,南北朝多 亂,兵燹頻仍,生命朝不保夕,正 是世人寄望於往生極樂無礙理想世 界的最佳時機。我國舊有宗教觀建 立於宇宙的浩瀚無限上,人對自然 產生虔敬和畏懼,無法激勵本性的 良知,是承受外力後被動的改過受 教。佛教的教義以普渡衆生爲手 段, 啓發良知爲根本, 佛的捨生救 世,以大無畏的智慧開啓人們的天 性,而且修持便捷,於是一經高僧 的宣示,信仰者如同百川歸海,上 自貴族下至平民遂悉數皈依。於是 有助於教義宣導的幡幟和壁畫,在 興建佛寺時成爲建築的一部份,尤 其供養者以布施功德爲榮,畫家在 需求下大幅度地成長,繪畫的技法 在相互探求畫藝中不斷提升,民衆 的觀感也成爲最有力的藝評者,積 極地促使繪畫有了長足的進步。

肆

北朝的繪畫,由於畫家無確切 的著錄記載,也極少發現傳存的作







▲西秦 炳靈寺石窟一六九窟 說法圖(局部) 供養菩薩

品,惟一可資研究的即是早期的若 干石窟佛畫,敦煌莫高窟壁畫更是 探求中西藝術相互發展的最佳史 料。

依唐武周聖曆元年所建的李府 君修龕碑記載,稱敦煌始建於前秦 建元二年,即西元三六六年,時約 當東晉太和元年。沙門樂傳於敦煌 造窟一所,此後法良禪師繼續造 窟。就今天造像塑有交脚彌勒的部 份洞窟,推斷開窟時間應早於北 魏,可能爲前涼期的作品,佛像姿 態較僵直,內容也較單純,應可視 爲較早期的塑造或繪畫風格。

具有前述諸洞窟聖像特色的壁畫,後人雖歸入北魏畫系,但如272 窟的一組供養菩薩二十個一組分行 排列的法則,與北魏以本生故事爲 內容而增加變化效果的處理觀念, 顯然畧有不同,這一組坐佛以坐禪 唸佛以及觀像爲主的造型,其手施 的法印與兩腿交疊的姿態,却各不 相同,不是故事的感性述說,而是 要以虔誠、摯敬之心 去體悟的。時期相近 的風格,還有甘肅永 靖縣炳靈寺 一六九 窟、酒泉的文殊山石 窟, 張掖的各石窟郡 等,都存有這一類姿 態僵直,染線粗獷, 大塊面色彩平塗的技 法。這一種排列式的 構圖方法,見之於新 疆克孜爾石窟的菱格 形式的爲最多,將大 塊的壁面尤其是窟頂 自中央稜線兩側,以 菱形的塊面分隔,每 一菱形中作故事的局 部片斷,這種表達方 式,應屬較早的觀念 ,像我國在北魏以後 將本生故事作橫向發 展,而用山巒和林木 作間隔的道理是相同



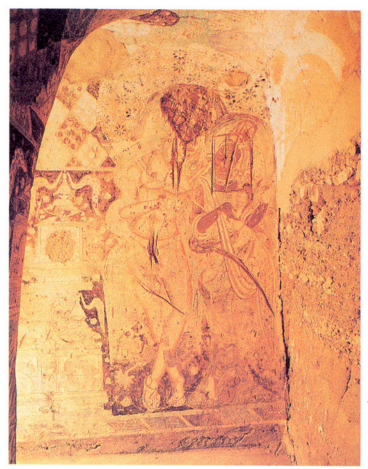
▲克孜爾第十四窟 菱格本生故事畫(局部)

的。

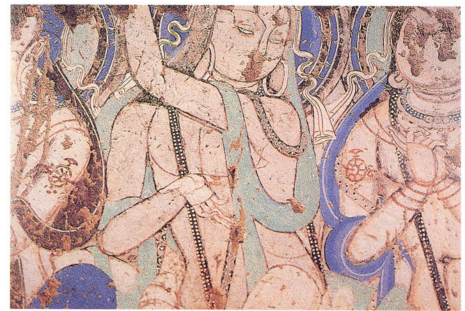
伍

克孜爾窟的建造約自四世紀, 圓臉龐、高而窄的鼻樑,滿腮的鬍 鬚,深具外域的造型特色,赭紅色 調雖有,遠不如靑色或綠色調來得 多,這和我國漢畫的用色大異其 趣。在塑造佛像時佛的螺髻用佛頭 靑施染,想來這些靑與綠的色料, 隨同佛畫的東傳而入我國,這些靑 綠重彩,歷時多年而不變,這些礦 物質的色料,經磨以後用膠敷染, 使我國繪畫發展史上有了重大的變 革。

克孜爾諸窟的技法相當的細 膩,線條沈厚而宛轉流暢,菱角邊 緣爲山林狀,水紅色由淺到深的量 染法,勾勒時線條與「骨法」的結 合是如此有力,却可與畫史中所謂 張僧繇的沒骨染法,尉遲乙僧的鐵 線描,衣紋貼身的曹衣描法作某種 的聯想,相信這些技法與唐代以前 所謂的域外傳入技法其中都有着密 不可分的關係。克孜爾諸窟早自 三、四世紀,約當雲岡、敦煌建龕 之初期,七、八世紀則有大量的發 展,因而畫風上也分龜茲風和漢風 的不同風格,像庫車縣境內的庫木 吐喇石窰群八十洞窰,龜茲風佔五 分之一, 漢風五分之二, 其他則屬 僧房或不明洞窟,如此我們可以瞭 解到早期西方風格在西域地區的發 展與保存的情形,更能從中測知西 方觀念和技法對我國繪畫產生的種



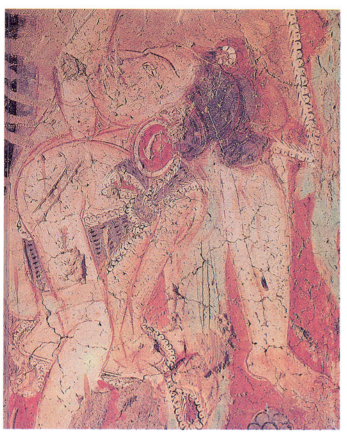
▼ 克孜爾第七窟度樂神善愛犍闡婆王



▲克孜爾第三八窟 聽法菩薩像特寫

種重大影響。對我國美術史發展中的若干疑點,可獲得相當程度的剖

析與瞭解。



▼ 克孜爾第六九窟 供養人像特寫



▲克孜爾第 285 窟 供養菩薩

毫無問題,印度和我國初期的 繪畫,在使用工具上是不同的,漢 壁畫簡陋的原因首先與繪畫需求有 關,漢宮中畫功臣名將由於宮中設 有畫官擔任工作。而民間的墓室壁 畫或貴族所需的帛畫則以匠人主繪 製者多,需求少,沒有財力的支持, 相對地投身這行業的人才便少,不 易刺激繪畫的發展和進步。宮中的 畫官不一定如史官般是世襲的,但 師徒相傳的關係,多少也限制了面 的普遍發展。這是幾百年間漢畫停 滯不前的原因。

在色料上,漢晉時期的墓室壁畫什九均以朱墨爲主,偶見靑紫或綠色。軟候妻寶妃墓之非衣(帛畫),用白粉及靑較多,綠色仍少,一方面由於靑綠的題材不多,需求不大,所以畫家也並未積極開拓顏料的搜集。可能在取得顏料方面也頗不易,包括高句麗出土之各塚壁畫在內,以朱黃和墨色作爲繪畫色彩的主調,可以認定是該一時期作畫的共同風格。古籍中言繪畫爲丹靑,漢國典職也云:「尙書奏事於明光殿,省中皆以胡粉塗壁,紫靑易之……」約略可見古代習用色料的大概。

在西域地區的洞窟,都有着很大的不同。以龜茲風的新疆各石窟 爲例,壁畫可分兩種類型,一種是 調和型,色調主要用淡黃、紅和深 赭等之暖調,每種顏色都有多層次 的濃淡變化,不同色交錯使用,作 成漸變樣式,對比色很少使用,所 以顯得調和。第二種用強烈對比色 法,增加了青金石藍和鮮明的綠 色。鮮明的藍即日後的石靑色,產 於阿富汗。石綠係以孔雀石或綠松 石粉磨成,和膠上之。張彥遠歷代 名畫記中論:「畫工體用榻寫」-節中言及越雋之空青、蔚之曾青、 武昌之扁青 (上品石綠) 等色,可 見靑綠重之使用與發展和日後金碧 山水關係極爲密切。這種靑綠色 調,始先用於西域地區,隨而東來, 普遍施色於敦煌壁畫。這裏要強調 的是青綠色料由西方傳入後,豐富 了色彩的使用,固然對初期繪畫大 有助益,而實際也影響了日後我國 繪畫整個的用色發展的發展與完 成。

我個人觀察克孜爾壁畫和敦煌 北魏以前的壁畫,發現與西魏以後 的書法在用筆的技法上有着極大的 差異。漢代墓室壁畫雖然在形態的 把握上稚拙些,在筆勢上呈現了中 國書法行筆的速度,圓孤形的勾 勒,停筆後回鋒等諸種筆法的要 訣,都顯現了書法與繪畫在使用這 種獨特工具上的效應。鋒長則利於 取勢,縱橫揮灑可悉如己意。中腰 有力則逆往順來,如燈取影,輕入 重出,莫不得心應手。所以早期繪 畫中使用點樹法,廻旋時順筆撇出 和拖出,絕對不是用西方扁而平的 工具所能達得到的。回過來再看克 孜爾諸窟,人物的骨法無不線條匀 整,線條緩緩依骨法均匀地勾出, 使線條匀實而有力。印度繪畫對人 體的比例和裸體的素描當精確,衣



▼東漢 木板畫羌人圖

▲克孜爾第十四窟 大光明王本生特寫 ▼ 東漢 傅畫上林苑門獸圖(部份)



紋的骨法是依體態的結構而加繪線 條後完成的,一如犍陀羅的石雕; 因此緊貼的衣紋猶如出水,是我國 南北朝曹衣出水的由來。而用線堅



實緊密,為唐代相傳尉遲乙僧鐵線 描的由來。庫車畫家洞中畫家所執 的筆的確屬平顯的筆,手執的墨碗 也與我國傳統工具不同,相信這一



▲克孜爾第八○窟 聽法菩薩像特寫 ▼克孜爾某窟 度樂神善愛犍達婆王



論點應可證實中西二者繪畫基本上 工具不同的理由。由此我們可以瞭 解到敦煌北魏和西魏間繪畫不同的 原因,實因北魏畫法或畫家中,應 有不少域外人士的參與,不但勾勒 和敷色的高光法不相同,我國繪畫 僅在主題上施線描和色染,此時全 幅滿色的繪畫觀,也由此時傳入國 內。 我國漢代服制,賤者均服幘或 幘巾。貴者戴冠,冠有梁,王者前 聳後傾,有巾垂耳。婦人有着五梁 冠者。衣均V字形衣襟,襟口高而 緊,微見深衣。自右方至袵下,袖 作圓弧形,口沿較窄,武氏祠石刻 書像最爲明顯。

佛畫初傳之時,壁畫中的佛及 菩薩所戴之寶冠,耳墜以金環爲 飾,男性多裸露或僅綴以披帛之半 袒式。而女性則身著小袖衣袍,外

罩圓領對襟外衣。尤其在描繪魔女 誘佛時的魔女,摩耶夫人腋下生出 釋迦時的摩耶夫人,均作薄紗披身 的裸體形像,身材之渾圓凹凸處表 達得淋漓盡至。這一類題材, 西域 見得普遍,而敦煌就少,自西魏起 中國風格的衣服普遍以後,這類的 表達更是漸漸泯失了。由以上的資 料可以判別,在印度是崇拜自然敬 畏自然的國家,他們將神和佛儘量 人性化。由於崇拜自然,對人體之 美如同希臘美術一樣深覺這是神聖 的,表現於藝術中不但無礙,而且 也是神聖的。但是我國是禮教之國 的社會,這種情態似乎不爲禮教所 許可,所以北魏時尚可見到女性上 身裸露的畫法,以後便再也見不到 了,這是中西兩方對表達觀念基於 社會教育觀點的有所不同。



▲敦煌 北魏 波甸王魔女頭戴寶冠花披上襦長裙



▲六七窟 樂舞供養和佛傳壁畫

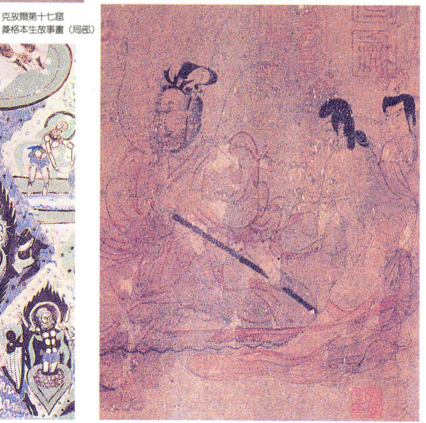
▶ 克孜爾第十七窟

──○窟 乳女奉糜與牧童獻乳

▼晉 女史箴圖(部份)



西域各洞窟初期以菱形的方格說明各個片段故事 , 爲了明顯分別各菱形格, 以赭朱、寶藍、石綠和白 色爲四方間隔的隱喻,但各塊面中靑綠中有赭紅,赭 紅中有的靑,以同調的其他色彩互相渗透,使異中產 生統一。由菱形格到大塊壁面包融整個故事如北魏的 「尸毘王割肉餵鷹」或「鹿王本生」、「薩埵那太子本 生」等,都出於同一理念的表達方式。菱形格每一格 中爲一個故事,而大幅的壁畫中將連續的內容聯貫在 同一畫面內,如薩埵那由山頂上的脫衣,到山中腰的 投身現身於室中,再到下方的爲虎所食。在佛教傳教 過程中以單一構圖說明若干內容,對經文的說明,使



用旣方便而又明確。但是在個別觀 賞時如果不經指導,便不易依經文 內容分別何者爲前,何者爲後,應 如何順應串連。

我國的手卷起源得相當早,相傳後漢順烈梁皇后即常以列女圖畫置左右。就漢石刻言,畫像內容,也均有橫向排列說明不同內容的,因此可以推斷,顧愷之作女史箴圖以前,屬於這一類的畫卷應屬不少,這也是敦煌壁畫由早期的菱格式和複合式,而西魏以後則轉換而爲自右而左的橫列式的原因,西魏以後,參與工作的中原畫工旣多,本土的觀念在繪畫的演進中自然成長,這也是西方構成觀念傳入我國後,我傳統文化相互交融下所產生的新的宗教繪畫的表達樣式。

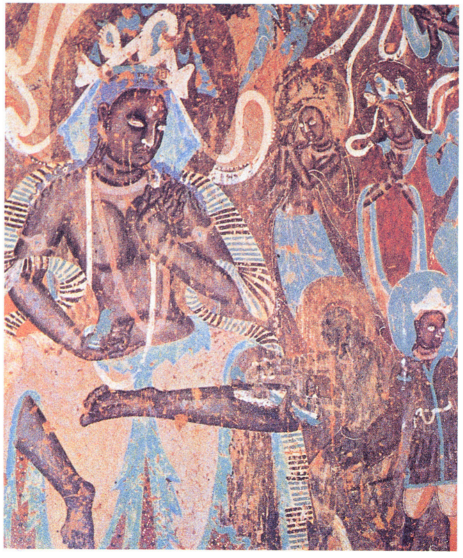


▲敦煌石窟第二五四窟 薩埵那太子本生



▲敦煌石窟第二五七窟 須摩提女縁品(部份)

▼敦煌石窟第二五四窟 戸毗王本生



玖

▼ 洛神賦圖卷 (部份)

前面所列數點,祗是對研究美 術發展歷史中的幾個疑點提出某種 見證,或得到小小的發現。隨同佛 教經典和高僧的來華,一定也有不 少佛畫的高手前來。若干畫人均不 記姓名,大約可測知的如南北朝齊 的姚曇度、周曇研、僧覺、僧珍、 智積菩薩。梁朝的吉底俱、摩羅菩 提,或爲僧侶,受外域技法教育, 或乃外國比丘,由域外來華呈藝。 隋朝之尉遲跋質那則更爲知名,記 載上談及他們的繪畫時多形容爲 「畫外國人物或外國寶樹」之類, 足證他們均將域外的畫法帶入國 內,國內的畫家們容或參考他們的 內容或技法,並以傳統的觀念予以 適度的評判和接納。這是形成偉大 的唐風藝術的蘊釀時期,由於中西 藝術不斷的接觸、刺激和交融,才 能迎接更爲圓滿成就時代的來臨。

