## 吳門畫派的形成與影響

沈以正 (本文作者為師範大學美術系副教授)



▲長江三角洲的藝術中心(地圖)

李鑄晉先生研究元代繪畫,強 調繪畫區域性的關係,這一論點, 極為重要,繪畫與地區藝術關係的 密切,主要在作品的流傳與師承關 係。明代的沈周曾祖父良琛號蘭坡 ,與黃公望相交至深,所以沈周曾 擁有富春山居圖。祖父澄,工畫, 伯父貞,字貞吉號陶然道人,更以 畫知名,故宮有其平安磐石。父親 恒,山水師杜瓊,得元人筆意。可 知沈周除了受自己師長啟悟外,家 學淵源,與當地的文風,結了密不

可分的傳承。近代畫家徐悲鴻,一 生醉心搜集任伯年作品,任氏的造 詣高,值得欽佩,也和他早年隨父 親學畫有關,達章公每至宜興,必 去裱畫鋪觀賞名跡,心摩手運,以 為學習的借鏡。所摹作品,以任氏 的書作最多,在他幼年心靈中,無 形中培養對任氏作品的仰慕與傾倒 。古代印刷品以木刻為主,除可供 流傳的木刻版本作為摹寫對象外, 端賴散見於地區中的前賢名蹟。明 代浙派宗南宋畫院,因南宋都臨安 ,畫蹟見於杭州。吳派盛於長洲, 亦因如元代張遜為吳人,李衎官吳 , 高克恭任官金陵一帶亦因而學習 了董巨的風格。楊維翰為暨陽人, 黄公望為常熟人,而活動於蘇州地 區。倪瓚為吳人,吳鎭為嘉興人, 王蒙為吳興人,都是活動在以太湖 為中心的吳郡地區。而明初諸家如 徐賁、趙原、劉珏、杜瓊等都是吳 門的畫家,地區文風,繼承相傳, 一有名家出,使薪火終因相傳而成 燎原之勢。時至今日,大陸杭州、 北京與上海數地之畫院各呈異彩, 也自有它歷史淵源的。



蘇州為古吳都城所在,故稱吳 門。自三國東晉以來,先後有藝術 家張僧繇和楊惠之,吳地畫風的形 成,有許多特別的因素。

一、山川景色優美,地當太湖 三角洲,山容秀潤,笠澤成湖,水 郭山村和梵刹道觀,映帶其間。山 勢陂陀連綿,有蕭疏淡遠的情趣, 這便是何以董源、巨然的山水在元 四家手中發揮到淋漓盡致的原由。 寺廟草庵,是明四家往常履屐所到 談玄作畫的場所,自然之美,給予 畫家無窮的創作泉源。

二、園林之勝也是吳地的特色 , 倪雲林筆下的獅子林, 嘉靖時的 拙政園,以及後日所建的網師園等 名園,林木稠密, 叢山疊石, 曲徑 通幽, 是文人相聚的雅處。園林是 中國人將宇宙以須彌納芥子的觀念 , 融匯成再造的境界, 小中見大, 尤其在塵世煩囂中, 為最能領得自 然情趣的所在。

三、吳地文風頗盛,由崑曲演 變的南曲頗多流行,而蘇地的絲綢 刺繡紋樣繁密而不瑣碎,染色鮮艷 而不村俗,代表了當地的文化氣息 。明代晚期,陳繼儒曾將藝術情趣 形容吳地的風氣謂之「吳趣」,意 指吳人的士大夫觀念,絕迹仕途,



▲蘇州 拙政園 海棠春塢院實景 文徵明所繪拙政園園景 ▶

以高隱為樂,在這一種社會風氣下 ,自然培育了不少卓越高蹈富有學 養的藝術家。

Ξ

吳門書派的崛起,大約從宣德 二年吳派領袖沈周出生時算起,至 嘉靖三十八年文徵明卒年為止,( 即公元一四二七~一五〇九年)為 吳派主要成員活躍以至發展成長的時期。山水繪畫綜合來說,明代先 後有院派,浙派以至晩期的吳派先 後蔚薈,最後吳派終於駕凌其他兩 派,也即代表了繪畫的重心由宮廷 轉至地區,文人替代專業畫家執有 畫壇之牛耳。

明初恢復宋制,設立了畫院, 像周位、盛著的供奉內府,邊文進 於永樂時任武英殿待詔等。但太祖



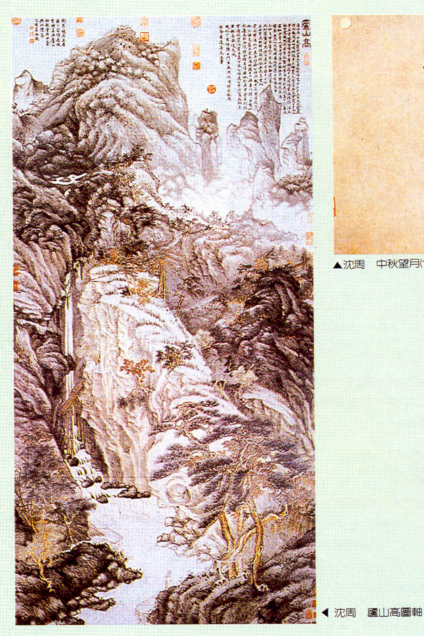
御下極嚴,趙原以應對失旨坐法, 周位以讒死,盛著於天界寺畫水母 乘龍不稱旨而棄市。使畫家怵然自 警,以為元季放逸的筆法和風格, 不能迎合上意,於是南宋畫院的遺 法,再現於畫壇。明代蒂王中宣宗 、憲宗和孝宗皆善畫,宣德時謝環 以擅畫為錦衣千戶,極受宣宗敬重 ,所作水墨山水用筆挺實,敷色端 穆,頗得宋人筆意。戴進、倪端以 兼擅道釋人物山水,石銳以界畫金 碧與李在、周文靖等待詔直仁智殿 。成化、弘治際有吳偉、呂紀、王 諤、林良、林郊父子等人,吳偉封 畫狀元,而王諤受孝宗寵遇,提倡 馬夏畫風,因而稱之謂今馬遠。由 上述可知,當時的畫壇是以馬夏之 水墨蒼勁和兼擅人物的路線去發展 的。永樂年間為文人所重視的王絨 ,山水、墨竹造詣極深,出生與長 洲一縣之隔的無錫,論者謂他的山 水,水墨淋漓處學吳鎭,層巒疊嶂 師王蒙,簡逸處從倪瓚來,蕭疏淡 遠的林木又有盛懋遺意,所以也是 影響吳門畫派發展的重要人物。

沈周為啟導吳門畫派的大師, 字啟南,號石田,出生於公元一四 二七,卒於一五〇九年。其父沈恒 與伯父貞是杜瓊的學生,沈家與劉 珏又屬至好,他們彼此間畫風相近



▲明 無款 沈周像

,又常相往還,像劉珏所作的清白 軒圖,上有他祖父沈澄和父親的題 句,而當時沈周是三十二歲。到一 四七四年沈周再見此圖時,也題了 一段跋文。用這幅作品,說明了沈 周當年是在這種詩文書畫環境中被 薰陶的。早年他受教於趙同魯,摹 **遍元家風格**,對王蒙的嚴謹和用筆 的鬆秀領悟得最多。但他筆力天生 沈酣,對倪瓚以雋秀見長的畫法始 終無法十分神似,每作倪瓚則為老 師斥為「過矣!過矣」。他細密的 手法,四十以後的廬山高圖可為代 表。廬山高圖縱長一九三·八公分 ,橫九八·一公分,為存世沈周作 品中最大幅的山水。是沈周四十一 歲時為老師陳醒庵七十歲壽所作的 。此圖用筆蒼渾茂密,得王蒙意趣 而厚重過之。由於全幅均為山岳充 塞,形成氣象萬千之壯觀景象,因 而佈局之妙思全在黑白變化之間。 近處右下山巖及松為濃,則松後處

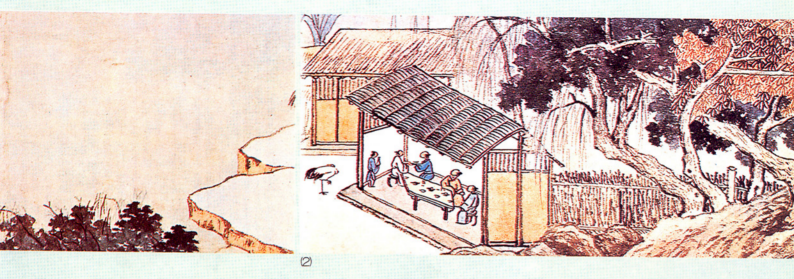


處,實現此一觀點的以董其昌為最 ,幾乎成為水墨作畫時的一項定律

▲沈周 中秋望月(1)

一四八〇年代為沈周的成熟期 ,用筆蒼勁,用墨淋漓奔放,對吳 鎖的研究,可謂深入堂奧。構圖上 也充分運用了空間的處理,如東山

山巖為白。巖及瀑布為白,則泉源 處為黑黝。白巖右方台樹林木為重 墨,樹及巖頭之白雲為虛白。以黑 0 白相互產生韻律與動勢,使迫促間 得空靈。而近處石巖初畫不夠厚重 ,再以濃墨焦墨提皴,這就是晚明 作畫之訣要「淡中以重墨提」的出





▲沈周 寫生冊

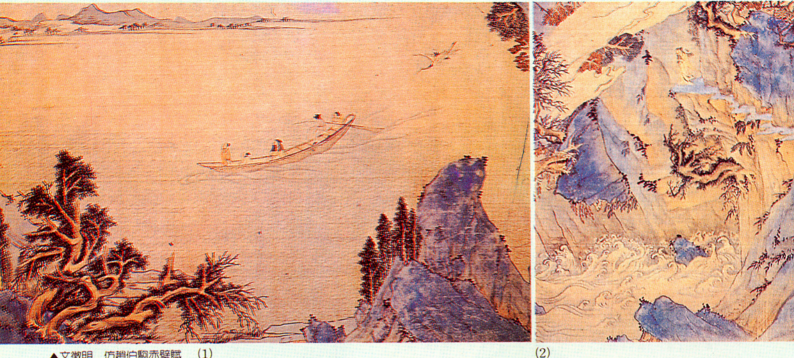
携妓、中秋望月、雨意圖等,都可 列為這期的代表作品。中秋望月雖 不是運用現代的光影技法,樹葉中 部份的明暗,色與白的對比,已能 將月光普照大地情景捕捉得恰到好 處。雨意圖乃隨意點染寫成,用米 點法,簡而不疏,虛歇烘托處正得 雨中看景,若滅若沒之妙。他的青 緣重色也運用得極佳,赭石與青綠 相間,相互襯托,用重色不掩墨趣 ,文徵明固然深得三昧,對清代王

時敏、王鑑的調和墨 趣與重彩,都有極大 的啟發作用。

寫生帖為隨手拈 來的妙諦,山水冊和 花卉走獸冊,無不精 彩動人,所寫動物, 畧脫形似,後人譽為 「神品」,其思想運用 的自由,對晩明的「 變形主義」,不啻也



沈周 東山携妓圖軸▶



▲文徵明 仿趙伯駒赤壁賦 (1)

## 給予了催生劑。

沈周開啟了吳派的局面,繪畫 上用筆灑脫簡鍊,含蓄又有風趣, 文學造詣深厚,畫上題詠,與畫面 結構緊緊相扣,一手黃魯直的書意 ,高古醇厚,融於畫趣中,將國畫 重新建立了詩書畫三絕的高雅境界 ,力遒韻雅的妙處,將國畫提升到 更高層次的鑑賞境界。

## 兀

吳派的完成得力於文徵明。文 徵明初名璧,字徵明,以字行而改 字徵仲,號衡山居士,生於公元一 四七〇年,卒於一五五九年。文徵 明父文林,與吳寬為同年進士,與 沈周常過從,九歲時適吳寬居憂, 林乃使徵明從之學。十六歲時得識 唐寅, 文林甚愛寅之才, 寅常向其 請益,故文唐相友好。十九歲從徐 應楨習書法,廿歲謁周於双蛾僧舍 , 觀作長江萬里圖, 興習畫之意, 正式從之學畫。文徵明在五十三歲 中進士入京任職仕途之前,進修學 業之餘,留心畫學。他為人行事中 規中矩,所以師承沈周外,有雲林 之雅,趙孟頫之細潤,更由王蒙、 黄公望、吴鎭作品中,上追董源之 精髓。沈周的筆致蒼老出自天賦, 青綠重色的技法對文氏的築基也有 相當大的影響,所以二者間相比較 , 文氏的作品在「拙」中還包含了 更多的秀雋。尤其青綠重色方面, 有更大的成就,有名的兩卷仿趙伯 駒前後赤壁賦,足可為代表。

文嘉在卷内的跋文指出, 吳中 有十人家藏後赤壁賦圖,當道欲獻 與時宰,而主人吝與。當時嚴嵩當 權,對名畫古玩的搜集不遺餘力, 巧取豪奪為往常使用的手段。徵明 深恐友人因而 賈禍,乃為之重寫。 全圖筆力蒼勁,山石勾皴極少,以 石青石綠漬出,醇雅古拙之氣之處 , 撲人眉宇。雖云仿古, 祗是畧師 其結構,全以自己的觀點完成。因 此比較沈、文的作品,沈周以沈酣 力韻勝,而文氏更能博採眾長,在 古人中 
攝取精華,秀雋雅逸又不失 高古。仇英師周臣,其終生成就當 然得之於臨古,但筆墨間有士氣, 用色又極精歛,這和與沈、文、唐 相互的交往及觀摩,使得師承筆墨



▼ 文徵明



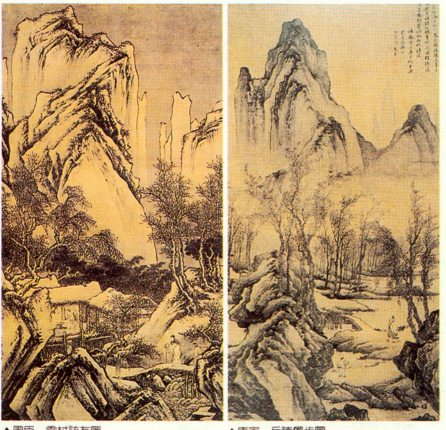
外,更能深具高逸古厚的風格與氣 質,也是他名列明四家的主要原因 0

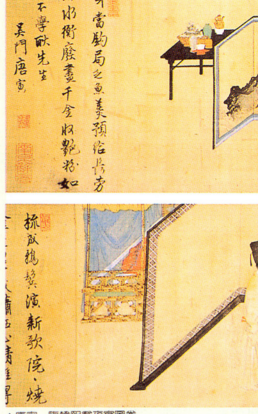
後人每以粗文細沈為重, 文氏 用筆雖挺拔處類沈周,粗放水墨却

為數較少。反之沈氏晚年醉心梅花 道人,痛快沈着,「鬆散而毛」如 王蒙般的綿密蒼鬱者較少,物以稀 為貴,所以鑑藏者有此一觀點。

五

唐寅以出生年歲時生在庚寅, 號伯虎,字子畏,晚年自號六如居 士。出生商賈之家,以聰穎為文人 所重。三十歲前已得中南京鄉試舉 人的第一名,其文章為人爭相傳誦 。不幸會試時因受考題外洩之累, 遭放逐的處分。因而絕於仕途,終 身以詩酒書畫為伴,築廬閶門桃花 塢。他早年與沈周、文徵明往還, 得師周臣,已對筆墨運用有相當素 養。及至退歸,更潛心執筆,自宋 李成、范寬、及南宋四家、元趙孟 頫等,無不研解。所以他是以南宋 院體畫法為基礎,兼述宋元諸家, 漸漸有了自己的風貌。所以王楃登





▲周臣 雪村訪友圖

吳郡丹青志言:「遠攻李唐,足任 偏師,近交沈周,可當半席。」他 早年的作品,論技法與周臣頗為類 似,如山石的斧劈皴法,樹枝的交 叉重疊法,人物勾勒的老硬筆法, 台閣界畫等,與周臣的關係頗為密 切。論者謂二者間有雅俗之別,唐 寅以多數千卷書勝,說法是不錯的 。職業畫家學養不足,無法呈現詩 書壹三絕,但周臣的成就實在也不 低,如他所作的北溟圖,蒼海無際 ,海浪濤天,意境工力均臻上乘, 反倒是因為他先後有了唐寅、仇英 兩位高足,反顯得工巧瞻麗不如仇 ▲唐寅 丘陵獨步圖

英,風骨奇峭不如唐寅,而唐、仇 能接受沈周文人畫的觀念,修正了 院體畫空間層次等嫌不足的缺點, 形成不同的內涵,實是主要的原由。

唐寅歸隱時約為四十六歲,春 天時節由南昌歸故里,時為公元一 五一五年,四年後寧王宸濠事敗, 幸得免難,因而將心情寄托於繪畫 和佛學上。金剛經有:「一切有為 法,如夢、幻、泡、影,如露亦如 電,應作如是觀。」這也即是他日 後號六如居士的由來。

唐寅雖得劉松年、李晞古之技

▲唐寅 臨韓熙載夜宴圖卷

佰

习

法,山水人物無一不佳,人物秀而 不媚,所以作人物畫,學仇英較易 ,學唐寅不易,溥心畬氏師唐寅, 得其雅逸之堂奥。山石皴法原用斧 劈,後滲披麻意而縱長,增加了山 巖土石相生的情趣。南宋畫風以層 次較少深度為後人詬病,唐寅不全 用遠景虛烘的法則,近、中、遠三 景層次分明。所以唐寅不但因為詩 文佳,達到文人畫家能兼有三絕的 特色,在筆墨的運用及對自然的體 悟上,都超過了老師周臣,列名於 明四大家,確當之無愧。







明四家中,沈、文、唐均為學 養豐富,書法藝術超越卓絕的大家 ,仇英能以職業專業畫家的條件而 儕身其中,實為異數。

仇英字實父,號十洲,太倉人 ,移居吳郡。茅一相的繪妙言他的 出身甚微,或言他早歲為漆工,因 得唐寅之推介而從周臣學畫。仇英 原本作圖工整,院體的精巧,加上 本身的努力與天賦,使他年輕時已 嶄露頭角。盛桃渚與吳郡文人友好 ,五十時沈周及文徵明作畫卷為壽 。五十七歲時徵明為作扁舟載鶴卷 ,沈周作双鈎設色桃渚卷。而寅與 仇英合作玩鶴圖,寅布景,由仇英 畫盛桃渚背影玩鶴。此時仇英年歲 約方十六,即能置身大家之間為之 作圖,可見當時畫壇對他的重視。

仇英師事周臣既勤,儘得其法 。後入項墨林韓幕,項氏為明代最 傑出的鑑賞家和收藏家,因得飽覽 名畫,日夕手摹心運。所謂「摹唐 宋人畫,皆能奪真,尤工人物,其 髮翠毫金,絲丹縷素,精麗艷逸, 無慚古人。」即可能指在項府的這 一段埋首鑽研古畫的結果。像蕭照 的瑞應圖中的「棋卜」一段,仇氏 便有摹本。而秋原獵騎圖的詩塘長 題言及,世人所見仇英,膺本十有





▲仇英 棋卜圖

其九,未見真蹟者以為仇英作品也 不過爾爾,但他為項家所作的均為 獨絕之品。就故宮所藏的秋江待渡 等圖來評述,其工力之深厚,構圖 之繁複,所用的心力的確非一般畫 人可能相比。董其昌佩服他「精工 而有士氣」,又論刻畫細謹者不能 多壽,意指精工一派,耗費精力多 ,確非常人所能及。

精工而有士氣,董氏可謂對仇 英的藝術作了公正的論斷,錢選論 畫時談到士氣謂:「隸體耳,畫史 能辨之,即可無翼而飛,不爾便落 邪道,愈工愈遠。」錢選也為工筆 名家,將「藝」與「技」劃分的標 準,即所謂的「士氣」,也即是畫 中的境界能脫俗,筆墨間飄逸而有 書學的情趣。黃公望也說:「當逸 筆撇脫,有士人家風。」在取材上 ,仇氏因與文唐相近,以文人樂山 樂水的逸趣為題材,與一般人物畫

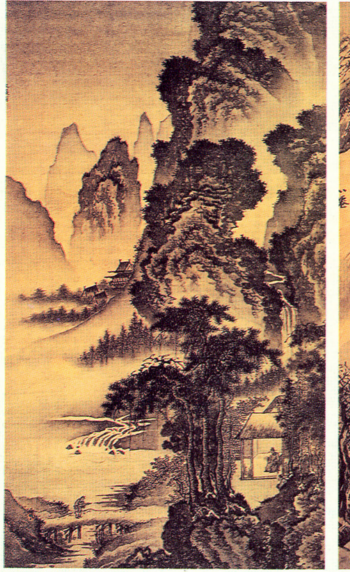


▲仇英 秋原獵騎圖軸

家以宗教故事為內容相互比較,自 然更為高逸。作品的內涵,佈局的 清朗縝密,能以北宋人的氣勢、層 次為依歸,使實景盡溶於畫幅。筆 墨精到,以撞水、撞粉等技法,使 能厚重而生動。用色鮮明,但極淡 雅,即使濃重處,也力求符合前人 高古的法度。董其昌 以其媲美宋趙伯駒, 言「文沈亦未盡其法 。」也是瀏覽仇氏作 品之餘,發出由衷的 興嘆。

仇英 桃源仙境圖軸 ▶







▲戴進 溪堂詩思圖軸

七

明四大家,也是吳門四家,四 家的畫風中,分成兩大系統,文、 沈承元人遺緒,而兼及趙伯駒、趙 孟頫之工筆特色。另一派則為自陳 ☎、周臣而下的唐寅與仇英,唐仇 畫法從南宋畫院來,但用筆較為細 ▲吳偉 灞橋風雪圖

巧縝密,風格淡雅秀逸,不像浙派 般肆意揮掃,劍拔弩張,使筆墨的 高雅醇厚盡失。所以院派一方面居 於浙、吳兩派之間,除了李唐與劉 松年的技法外,兼有趙千里的青綠 和唐宋人的工筆重彩,對當時畫壇 久沈於浙派的塗抹玩弄際,探討出 一種易於為一般人接受的新畫風。 即使對浙派頗為偏護的李開先在中 麓畫品中評唐寅說:「唐寅如賈浪 仙,身則詩人,猶有僧骨,宛在黃 葉長廊之下。」推崇唐寅獨有的雄 肆自然的山水面貌。而仇英的山水 氣度恢宏,深博繁複,如同楊翰掃 石軒畫談中所評:「筆筆皆如鐵絲 ,有起有止,有韻有情,亦多疏散 之氣,如唐人小楷,令人探索無盡 。」吳門畫派除了在筆墨的情韻上 探求了文雅的、細潤的,詩情畫意 的造境外,最大的特色,便是再度 創導起元人詩書畫三絕的藝術。

試觀繪畫流派的發展,元畫的 閒散,為明初宮廷繪畫所打擊,大 家們的去世或深具文學素養者如王 紱等不能普遍受社會重視,使原本 被元畫所摒棄的南宋畫院風格,由 院書家或浙江地區的書家共同努力 下,得到了再甦。而吳偉的聲譽如 日中天,加上帝室的不斷推崇與創 導,形成蒼勁整飭的畫法成為畫壇 的主流。試將夏昶、呂紀、林良等 現存故宮花鳥作品來分析,所畫的 太湖石、林木等,在破筆中流露的 那種舞動奔疾的線條,與花鳥本身 的斂約筆法並不符合,這種現象, 祗能歸諸於當時北京畫壇所追求的 技法趨向,所造成的獨特技法與風 格。謝時臣得沈周法,亦兼戴、吴 。而李著初學沈周,以時人重吳偉 ,乃變而趨時,可見當浙派全盛時 影響之大。當時傾向畫院技法的職 業畫家居多,缺少文學素養,僅於 畫幅一端題上名字。由於不在畫上 題句,當然構圖的取捨自然也不同 ,所以在畫幅的結構和空間上,吳 、浙兩派也不儘然相同的。

沈周和文、唐,是以學識的探 究為主,旁及書畫,所以不但能詩 ,兼而能題詠或跋書。他們的青綠



▲謝時臣 太行睛雪圖

畫作,無論師趙千里或趙孟頫,在 細緻與醇厚上,也同樣兼具有文人 畫的條件。仇英能不能題,作品的 內涵與表達的精神上卻是一致的,





▲陸治 花溪漁隱圖(冊頁)

重新認同了書法與繪畫的關聯性, 并將詩境與畫境合一,使彼此間相 互諧和與補充,達到欣賞的深化作 用。尤其畫幅中的長題,佔有空間 面積甚大,如何使畫面調協而成為 完整作品的一部份,也成了作畫構 思重要的課題。吳門繪畫雖風格未 必一致,觀念思想卻在基本精神上 獲得了統一,尤其強調文人作畫的 境界,淨化了文人墨戲的表達意念 ,重新樹立詩、書、畫三絕的大犖 ,開啟了晚明八大、石濤意寫的觀 念,為日後揚州八怪致力於三絕的 發展,樹立了典範。

以文徵明的影響為最大,其子彭、 嘉、臺皆擅書畫,姪文伯仁的山水 ,得黃鶴、山樵蒼潤之遺意,極為 出色。其累代畫者綿延至清代而未 已,約計可得二十餘人。以文澤流 被言,畫家中無出其右。學生中以 陳淳、錢穀、陸師道、朱朗為有名 ,陸治雖以花卉知名,山水仍以文 氏為宗。由這些傑出的學生為師門 的藝學延譽,無怪影響到了整個的

吴門畫派四家中雖各有傳人,

繼吳派而起的為董其昌、陳繼 儒、莫是龍、趙左、顧正誼等人及 所謂的畫中九友,他們的學生們續 分為松江、華亭、雲間、蘇松等派 ,其實都是吳派的延伸。文徵明一 脉的文伯仁、錢穀、陸治等的作品

藝壇。

▲董其昌山水小景 (局部)

, 蒼毛有餘而墨韻不足, 有乾枯空 疏之弊,所以董其昌既力斥浙派劍 拔弩張的過度誇張,又認為自己的 古雅秀潤為文氏所不足。但徒求用 筆的厚重虛靈,用墨的潤濕變化, 忽略了自然給予的造境意念,形成 畫幅的內涵除呈現的筆情墨趣外, 物我的感情交流,竟然全無。董其 昌、莫是龍、陳繼儒等三家創導的 南北分宗說,獨尊南宗。沈顥附和 此說,露骨地罵浙派諸家為「野狐 禪」。而龔賢也認為浙派的大斧劈 ,「吳人皆謂不入賞鑑」。受董氏 觀念影響的清代著述中,更是百口 同聲的筆伐浙派的肆野。但清代繪 畫一味地臨古,使繪畫日益頹廢, 實已失了文、沈致力開拓文人繪畫 醇雅境界的原意了。

八