# 壹、「變形主義」名稱的釋義

所謂「變形主義|名稱的提出, 乃台北故宮博物院為晚明書家:丁 雲鵬、藍瑛、吳彬、崔子忠、陳洪 綬五人所作的一次作品展示。司事 者以其五人皆「意詭筆贍」,形象往 往異於故常,故擬其名為晚明變形 主義畫家作品展,並指出這只是一 種權宜的說法。在過去傳統的看 法, 祗將這些書家視為「奇」或稱 為「怪」,而未能給予適恰的定位。 有鑒於他們之間的風格似乎蘊藏著 某種共同的因子,乃以「變形」一 詞把他們連結起來。而由於日後流 傳甚為普遍,一般人士也就約定俗 成地加以接受, 視之為晚明書壇一 小群畫風奇特的藝術團體。

黨派的紛多歧立,於晚明畫壇 是相當普遍的現象。但是比起西方 現代藝術各種主義及畫派的更迭起 落,無論在理論或畫風方面,都顯 然缺乏明確的主張及立場。至於被 以「變形主義」聯繫起來的這五個 畫家,似乎談不上有什麼共同的信 仰或理念,雖是權宜之說,但「主 義」之稱謂是極不恰當的。而所謂 的「變形」,也即是傳統視為「奇」、 「怪」,却不約而同地各以不同程

度呈顯出來。除了個人因素外,是 否意味著整個時代或社會的風氣使 然。這也是近年來一些英語世界的 中國藝術史學者所感到有興趣的問 題。其中以高居瀚的研究成果最受 矚目。 其特異的風格,似乎超軼於傳 統的審美範疇之外,故在過去的討 論並不多。在此試以本文透過如高 居翰等人的研究,對導致陳洪綬、 崔子忠、丁雲鵬、吳彬(註:藍瑛 除外)作品中"變形"的因子,嘗 試提出新的角度與觀點,遂使其在 畫史上的定位得以被重新評估。為 使此一相對於正統,幾乎屬於偏格 的審美範疇能夠更明朗化。定義的 釐清及規範,似乎是必要的。

首先來看幾個較常見的,被用 以形容此種風格的英文字彙,如eccentsic、fantastic、grotesque、 deformation、distortion、transformation、supra-realism等。這 些字彙都含有古怪的、變形的、甚 至於含有使變醜的意味,只是語氣 強弱不同而已。其中以transformation、grotesque兩組字彙,以其在 美學上有特殊的意含,因此特別提 出來討論。

transformation 見於台北故 宮博物院為晩明這群畫家命名為 "變形主義"的英譯字彙。它含有 由內在發生質變的意思。這是個有 趣的問題;他們作品中的"變 形",是形式的變化?或意味著整 個內在精神發生某種質變?這個問 題暫時保留,留待以下討論。

-

汪

玲

grotesque中譯為怪誕,對西 方的藝術而言,它隸屬於美學範疇 之一,有較多正面的探討。借此較 完整理論的提出,也許可以幫助我 們釐清此一對中國傳統美學而言幾 屬偏格的範疇,能有較深入的了 解。

#### ■ 「 變形」 的美學意含

暫且撤開晚明這幾位畫家所呈 現之風格的特性,而就美學上的一 般性而言,所謂"變形",赫伯特· 里德(Herbert Read)指出:

> 變形(Distortion)可以說 是一種對規則的幾何和諧 之乖離,…它暗示了一種 置自然世界中既有的各種 比例之不顧。…在一切的 藝術裏,都有某種性質的 變形,以一種十分普遍 的,與也許似非而是的情 況出現著。…所有這些從 精確模倣之乖離,都是有 意的。它們或者受藝術家 的造形意欲—即求取一種 平衡的或統一的圖形之支 配;或者受到畫家意圖把 一種象徵賦予某種超現實 的、精神上的事物之欲望 之支配。

里德的這段對變形所提出的說 明,簡括而言,乃為:

- 一、一切藝術、幾乎全都含有某種 程度的變形。
- 二、從創作動機而言,變形往往是 基於"造型的"或"象徵的"的意 圖而有的表現手法。 接著,里德又舉中國的、或東
- 方藝術,作為造型的例子,他說: 「中國人的藝術,其中變形的程度



▲墓室的天花板 科西尼莊園 1674 屬 Grotesque Art

很大,以致完全失掉了描畫寫真的 圖式。……各種圖式之運用,是感 性的而非寫實的,即它們祗構成藝 術家圖形之一般韻律與力量。」

里德的看法頗可作為透過西方 世界—尤以希臘的古典藝術為標準 一眼中所見中國或東方藝術,一種 頗具代表性的觀點。

而當變形的程度大到遠超乎吾 人經驗或習慣的範圍,甚至超出美 感範圍,而產生一種古怪的、不合 理的感覺時,即稱為怪誕的(grotesque)藝術。 此一所謂「怪誕的」藝術,在 人類文化進展的歷史上,屬於相當 晚近的事,乃歐洲十五世紀後期, 用以指自洞窟發掘物的一種裝飾風 格。其特色係一種混合人與動物, 形成任意而古怪的組合。十六世紀 更用以指一種畫風,可以稱之為「畫 家之夢」或一種夢幻畫;亦即來自 上述裝飾風格,被幻想化的人和動 物,形成任意組合與扭曲的一種怪 誕畫風。此一名詞遂為歐洲的其他 國家所採用,運用的範圍亦越來越 廣,指包括所有的藝術部門,並包

#### 括文學在內的一種風格。

因應此種風格所作的研究,主 要的有雨果(Victor Hugo)、黑格 爾(Hegel)、凱 撒(Wolfgang Kayser)、桑塔耶那(Santayane) 其論點擇要如下:

A、雨果將怪誕作為崇高的對 立範疇,其價值係從兩者的對比中 傳達出來。

B、黑格爾則從哲學基礎出發, 涉及藝術品的形式與內容,認為怪 誕乃感覺的形式為一種超自然的或 神秘的勢力所佔有,由於當時(注: 指初民藝術)精神界的混沌與表達 力的不足,不得不以乖離自然的外 形與構造,以表現其精神內容。

C、凱撒則自心理分析的角度 出發,將怪誕視為一個被迫疏離的 世界;一方面它具現某一特定時 代、環境的精神面貌,另一方面則 具現藝術家自身獨有的心靈狀態。

D、桑塔耶那則從形式的再造 (re-creation)而言,指出它係對一 個理想典型的改變;誇大其中某一 因素,或者和其它典型結合起來; 它忠於內在的可能性遠甚於忠實於 自然的可能性。(按:此一說法和 里德其實相去不遠。)

至於怪誕藝術所流露的意義雖 然十分複雜而曖昧,但具現為藝術 的形式,仍是可以傳達與理解的, 所欲傳達的意義,姚一葦指出:「係 建立於這一想像的世界與真象的世 界的比例和對比關係上。不是象徵 的傳達,便是對比的傳達。」透過 看似怪誕的藝術幻覺,而傳達出對 此看似不無合理的現實世界之嘲 諷;或者如桑塔耶那所說的"滑稽" 或"幽默"。

上引所謂"變形"或"怪誕"理論 的說明,乃試圖藉彼西方較為完整 的理論架構,作為了解此一在中國 向來被忽視的美學範疇之輔助。雖 然藝術的創作與傳達有其共同性與 普遍性。然而各個民族所呈現的特 殊性,是無法抹滅的,其特殊性也 就往往造成其侷限性。此類理論是 否可用以概括由中國本土產生的較 為「奇」、「怪」的風格類型?有沒 有比"變形"更適切的用語,更能明 白地傳達出晚明這幾位畫家所代表 的特殊風格?這些問題,連同前面 的問題,仍有待往下繼續進行討論 之。

# 貳、明代文藝背景及文化氛圍

某種畫風的形成,與當時的社 會、經濟、文化、思潮莫不有密切 的關係。因此在進入正題之前,先 將明代的文藝背景作一概略的俯 瞰。

明代,結束了元人異族的統 治,恢復漢人的政體建制。無論從 民族情感或基於現實的需求來看, 承繼宋人遺緒似乎成了極自然的趨 勢。

崇古的潮流,見於思想方面, 明太祖主宋朱子之學並定為一尊; 見於文學方面,有以唐宋為依歸 者,也有宗秦漢者。 在繪畫方面,明初恢復了在元 朝一度中斷的畫院設施。不但畫院 的復設,承宋朝遺緒,就連畫風, 也是承襲南宋劉、李、馬、夏的院 體風格。雖然名為仿古,但是繪畫 的時代風格畢竟不同。石守謙認為

「南宋那種帶有詩情的風格,在明 初這批具濃厚農民性格的皇室貴族 推動下,就不免產生了極大的改 變。宮廷中山水繪畫的表現,由於 皇室品味的引導,使得來自南宋畫 院傳統的基本形態,逐漸走向北宋 北方山水力感的途徑。」是故明代 的畫院,遂變南宋詩情韻致成健拔 勁銳之體。此種風格始於戴進,吳 偉繼之而起,一時藝苑為之風靡。 戴進、吳偉皆為浙人,後人遂稱之 為「浙派」,這是畫院風格主導畫壇 的時期。

明中葉後,漸漸凌駕「浙派」 之上的所謂「吳派」,代表畫家為沈 周、文徵明,其仿古對象主要宗元 四大家,「清逸深秀」的風格成了新 的品評標準,取代浙派後期蔣嵩及 張路等那種豪邁勁健的風格。

吳派晚期末學,自文徵明而文 伯仁、陸治,再傳而再變,往往從 碎處堆積山壑,而密佈全幅,畫風 遂過於精工細緻,纖弱細碎,至董 其昌則借仿古之名,行改革之實, 並力倡南北分宗之論,以「文人畫」 相高。董氏以其位高名重,影響所 及,籠罩萬曆以後之整個畫壇。董 氏欲挽吳派末流筆墨枯澀之弊,特 別強調筆墨的趣味,所寫的雲樹泉 石,多為抽象的筆墨之趣,而山石



▲董其昌 夏木垂陰 台北故宮博物院藏

之造型則越趨於抽象且平面化。這 對明末畫壇新構圖意念及所謂「變 形」畫風不無推波助瀾的作用。

相對於前述復古的,及以文人 品味主導的保守勢力,另一股奠基 於當時經濟基礎而產生的現象,則 為戲曲、小說等的廣為流行。嘉靖 至萬曆年間,沈璟、湯顯祖兩大家 起麾曲壇,作家競盛一時,遂出現 南戲的黃金時代。湯顯祖標榜 "奇",曾說:「天下文章之所以有 生氣者,全在奇士,士奇則心靈, 心靈則能飛動。」和他遙相唱和的 則有文壇「公安派」領袖袁中郞主 張「獨抒性靈,不拘格套」,和王(陽 明)學之嫡傳—李贄的主張「童心 說」,這些文人士子對於當時被目 為通俗的,不入大雅之堂的題材, 較能予以正視及肯定。講「奇」、「性 靈」、「童心」,這種帶有個人的、適 性的色彩,對於當時整個文藝氛圍 不無造成衝擊。

因應廣大市民階層對小說、傳 奇的需求,帶動明版畫的成就達到 顚峰。在商業繁榮的基礎上,雕版 手工業無論於質於量都大為提高。 許多職業畫家,都曾為雕版作畫, 著名的有唐寅、仇英、藍瑛、丁雲 鵬、吳彬、陳洪綬(後三者即為本 文所欲探討的「變形畫風」的代表 畫家)。他們雖然或多或少以畫業 為生,卻深具文人畫家的內涵。李



▲陳洪綬 北西廂秘本插圖

雪曼認為這種在文人畫家與職業書 家界限的趨於模糊的現象,正可證 實其風格的交流混合之事實,已遠 超過文人集團願予以承認的,其繁 富的風格正也反映了蘇州社會階層 的多元性質。

# 叁、晚明具變形書風的代表書 家及其作品

晚明被以「變形」畫風統稱的 這一小群畫家有丁雲鵬、吳彬、崔 子忠、陳洪綬。若以畫史的地位而 言,以陳洪綬最著,被研究探討的 也最多;其餘三人,有關其文獻記 載,顯然很不足,其中又以吳彬最 為闕略。若以變形書風的特色而 言,除陳洪綬外,吳彬算是極特殊 的一位。然而吴彬在過去並沒有被 重視,直到近年西方藝術史學者對 其展開研究後,其特異的風格才被 提出,並賦予新的評價。因此本文 探討的重點即放在陳洪綬與吳彬身 上。由於文獻的不足,在此僅能就 四人活動期間之大要,約略地作一 概述,而無法究其詳實的考證。

首先就生卒年來看,丁雲鵬可 能是最為年長的,長陳洪綬整整五 十一歲左右,長董其昌十多歲,約 高陳洪綬兩個輩份之距。陳洪綬與 崔子忠以「南陳北崔|享譽於當時, 因此兩人年齡應頗相仿。而吳彬、 見於書影擇錄、無聲詩史所載,把 他和丁雲鵬相提並論,若由存世作 品,及曾受神宗薦召為中書舍人一

事加以推算, 吴彬和丁雲鵬在年齡 上應頗相仿,至少應屬同一輩。四 人活動時間的交集,乃為萬曆、崇 禎年間。崇禎十四年甲申國變之 時,丁雲鵬可能早已作古,若還活 著的話,也已經是非常的老邁了。 是年,陳洪綬正值壯年(四十七 歲)、崔子忠以窮饑歿,吳彬則因評 議魏忠賢, 遭捕入獄後去向不明。

四人之中,除了崔子忠為北方 人(山東萊陽)之外,其餘俱著籍 於當時經濟最繁榮,文風最鼎盛的 江南。丁雲鵬為安徽休寧人,吳彬 為福建莆田人,陳洪綬為浙江諸暨 人。丁雲鵬終其一生,不離於安徽、 浙江之外,崔子忠的活動範圍也不 大。原籍山東省萊陽縣人,後占籍 順天,故無聲詩史作山東人,圖繪 寶鑑作順天人,清朝書畫家筆錄作 直隸,北平人,後移居京師。陳洪 綬的活動領域,除了江、浙以外, 曾兩度北上京城,分別居留各一、 三年。吳彬算是遊歷最廣的一人。 他流寓南京時,以畫見賞,被神宗 召為中書舍人。但吳彬請求神宗讓 他遠遊西蜀,縱覽大山川的雄奇以 開拓眼界,神宗准其所請,歸後畫 果日益佳妙。

四人皆以人物書者著稱。丁、 吴特以佛像享譽,陳、崔則長於歷 史故實畫。這與其學養及所受薰冶 有關。有明一代文人畫家,善畫人 物者寥若晨星,他們四人的出現, 無疑為明代繪畫史憑添不少光輝。

丁雲鵬

丁雲鵬,字南羽,號聖華居士, 先祖自宋而下,世代擅長兒醫。鵰 父丁瓚,除醫業外,亦善書書,又 有嗜古僻,喜集古董、書書。受父 親影響,丁雲鵬自幼即喜繪書,及 長拜詹景鳳為師。詩畫俱佳,董其 昌遂以摩詰相擬。汪道昆則贊云: 「泊然如孩,溫然如玉」可見其性 情之溫雅平和。又加上信佛,身為 佛門弟子,所受薰冶既深,故佛釋 畫自然漸趨於專門。所書佛像得吳 道子法,白描學李公麟,設色學錢 選。



▲丁雲鵬 十八羅漢圖(局部) 台北 故宮博物院藏

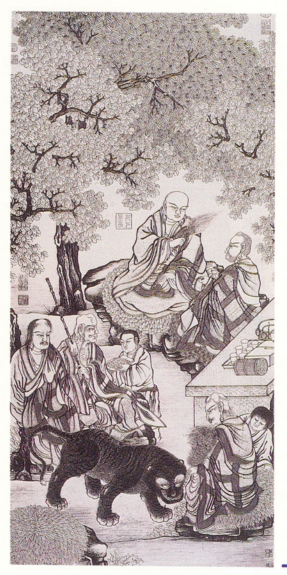
曾為名墨工程君房、方于魯繪 墨模。「程氏墨苑」、「方氏墨譜」中 的圖繪,大半出其手筆。五十歲以 後,多在吳中(江蘇吳縣),寓居虎 丘僧舍,故作品大多為大士羅漢。 風格之改變也約莫在這段時期。

早期人物畫,多為細筆白描, 精細入微,鬚髮之間,眉睫意態畢 具,衣紋線條轉折輕柔飄動;身姿 神態,足具飄逸自若的韵味。

晚期則化精細為粗放。這類以 粗筆焦墨所畫的佛畫,大都用生紙 為之,著重於人物的寫意傳神,並



試圖表現筆墨的變化趣味;特別誇 張人物面部表情,眼睛上下以雙線 或多層線條,加強眼部的神態,並 用淡墨在眼鼻四周暈染,使傳神更 為突出,明暗更為明顯。衣紋輪廓 線條,用濃墨粗筆起伏頓挫,看起 來起筆重,收筆輕,而轉折處又重,



<sup>▲</sup>丁雲鵬 畫應真像 台北故宮博物院藏

強勁有力。服飾中間花紋圖案極為 精細,與輪廓線形成粗細濃淡極強 烈的對比。人物的比例,則顯得頭 大身短,這種比例上的違常,似乎 是刻意於渾樸厚重之韵味而有的造 型手法,傳達出近似宋塑像的趣 味。

# 崔子忠

崔子忠, 初名丹, 字開予, 更 名後字道母,號北海,又號清蚓。 少師事同鄉先達宋繼登,與繼登子 玫,從子應亨相友善。崇禎時補順 天府諸生,博通五經,能詩文,尤 工畫。於繪畫方面,崔子忠一方面 受其師友的影響,另一方面則追摹 古代大家遺跡入手,如顧愷之、陸 探微、吳道子、閻立本都曾是崔子 忠學習的對象。他平生好讀奇書, 尤深戴禮,發為古文詩歌,無不博 奥。他的面貌清癯,言詞簡質,有 古人之風。其性情孤冷,雖久居都 門車馬中,唯蒔花養魚,杳然與世 相遺。

當時畫壇領袖董其昌乞老在 家,而於崇禎六年癸酉,復被召而 北上,崔子忠遊於其門,以所業請 教。董其昌異之,謂其人、文、書, 為近代所未有。從此益自重,凡有 以金帛請詩畫者,概不應。雖時常 家徒四壁,晨炊不繼,而孤清依舊。 甲申國變之時,遂窮饑死。

崔子忠在當時雖然與陳洪綬齊 名,有「南陳北崔」之譽,惜傳世 作品並不多,故影響力不及陳洪綬 遠甚。其人物畫作,好以古賢逸事 入畫。如台北故宮所藏之「雲林洗 桐圖|,乃描繪高士倪雲林好潔,令 僮僕洗滌桐樹的逸聞。畫倪雲林及 其妻,衣紋細勁流暢,幽雅靜逸, 眉睫傳神,白描傅色猶有新意。至 於右方滌桐之僮僕,其衣紋,則任 由筆線屈曲折轉,宛若受電擊而戰



掣,這種遂步頓挫的畫法,使線條 在走勢中暗蓄抗力,產生勁健挺 拔、力透紙背的美感,但於強硬中 而不失柔和之美,是其獨到之處。 同樣的表現法,亦見於聳立於倪雲 林上方一大片平面的奇石書法。完 全以戰掣的筆法鈎繪出石面輪廓,



▲崔子忠 伏生授經圖 上海博物舘藏

▲崔子忠 雲林洗桐圖 台北故宮博物院藏

無視於石頭的肌理質感,而僅以墨 暈深淺表現石面的明暗。和奇石相 應和的,桐葉的畫法則相當平整規 律,一律描繪葉的正面,排除遠近 向背疏密的變化,刻意表現出稚拙 而整飭的趣味。

類似的表現法,亦見於上海博 物舘所收藏的「伏生授經圖軸」。此 圖內容,乃描寫漢初名曰伏勝的智 者,在秦始皇焚書後,將其默記的 尙書內容傳授給曹錯的故事。此圖 構思巧妙,極富裝飾趣味。人物面 容端穆,神態逼真,衣褶線條秀勁 而多曲折,仍採前述的誇張手法。 菩提樹和雜樹的畫法十分別致,其 枝幹以墨線沿外輪廓勾出,節眼處 留有空白,突出了樹幹日久年深的 斑迹之美,樹葉擁簇密集,具有整 體效果。湖石則以戰掣之筆為之, 使呈多稜角平面造形,手法與前述 「雲林洗桐圖」同出一轍。

### 吴 彬

吳彬,字文中,一字文仲,號 質先。有關他早年學畫經過,已無 法考證,但應當是在莆田從師。以 其擅繪畫,獲神宗賞賜,遂被召為 中書舍人。目前所見用「枝隱」署 款,一般認為乃吳彬任職南京宮廷 畫院所作。最早因身為宮廷畫家, 畫風反映當時仿古風氣下精工細美 的院派繪畫。其早期畫風,如「無 聲詩史」評述:「結構精微,細入 絲髮,若移造化,風候八節四時於 楮素間,可謂極其能事矣。」這時



▲吳 彬 歲華紀勝 (之一)

期的作品可以「歲華紀勝圖」為代 表,顯然是院體縝麗精工之作;宮 室以界畫畫法為之,而樹石畫法頗 為奇特,規律整飭中帶有誇張變化 的趣味。

吴彬可能很早便和佛門結緣, 曾鐫刻一印「金栗如來後身」。到南 京以後,在棲霞寺更進一步以頭陀 自況,晩號則自稱髮僧吳彬。據「攝 山志」載,吳彬曾在萬曆辛丑(一



六〇一) 年為棲霞寺繪五百羅漢 圖,施於若干軸,圖今已無法得見。 現藏於台北故宮的「書羅漢」,很可 能就是其中一幅。本圖構圖奇特, 用筆緊密。雲龍盤據左上方,捲蛟 若綿繩的畫雲法以及龍的浩形姿 態,似未見於以前的畫家。石上盤 坐尊者六人,似乎平貼在石頭上, 欠缺實質關係的處理;另二人站立 於左下方,仰望雲龍。人物表情各 異,衣紋則以流暢行筆為之。石間 伸出的大型花葉及枝幹,俱作正面 描繪, 平整有若圖案。岩石多以平 行線條皴分石面,石間或舖以細密 的絨草,苔點則作規律分佈。浪濤 水紋的畫法亦有規律化之傾向。

變形風格具現於吳彬的作品, 則山水較人物顯著。在此茲以現藏 於美國舊金山亞洲藝術館的「江深 草閣圖」為例,說明由其特異的書 風。此圖唯見崢嶸怪石居中屹立, 有一柱擎天之勢。山勢之曲轉不甚 自然,奇兀鏤空的山形,仿若尺寸 放大的假山奇石,可見書者對山岩 造形刻意經營的興味,遠超過對真 山實水的描摹。山石皴法呈縱橫平 行走向,使呈結晶碎片岩狀,皴紋 並未用來表現山岩本身肌理的凹凸 明暗,而僅依附在表面,更突出了 峰岩鋒稜嶙峋的質感。樹的畫法亦 有規格化、圖案化的傾向。空間的 安排則以近景江岸,與居中清晰逼 人的陡峯構成,顯然缺乏空間逐次 推移的層次,使整個畫面透露出一 股奇詭怪異、夢境般的氣息。

吴彬的另一種山水風格,可見

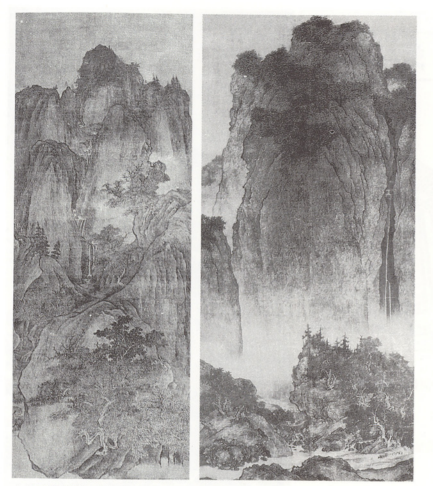


▲吳 彬 江深草閣圖軸 美國舊金山藝術館



▲吳 彬 溪山絕塵圖軸 日本橋本末吉藏

於為日本橋本吉末收藏的「溪山絕 塵圖」。本圖構圖緊密,三峯鼎立, 漫天蓋天而來,山勢的曲折不甚合 理,空間層次的交待更是撲朔迷 離,只見山頭近逼眉睫,完全失卻 中景、遠景的推移,尤以圖下方, 從右上側往左下斜走的陡坡更是突 兀。居中主峯的造形和皴法,及右 下方以俯瞰的角度所得礬頭密簇、 樹根外露的景況,加上底部以層層



▲ (傳) 五代關全 秋山晩翠 台北故宮博物院藏

重墨寫涯際硬巖的畫法,似皆可在 北宋范寬「谿山行旅」或被歸在五 代關全名下的「秋山晚翠圖」中找 到類似的母題。不同的是,由於吳 彬對細部描繪的偏好,使得他作品 缺乏關氏、范氏作品的整一雄渾 感,而毋寧是叠砌的,任意扭曲的 「紙上山水」之興味。據高居翰的 研究,吳彬山水畫風的形成,乃是 綜合了文徵明之後吳派的風格與對 ▲北宋 范寬 谿山行旅

北宋巨碑式、力感山水的模仿,加 上他個人匠心獨創的結果。

#### 陳洪綬

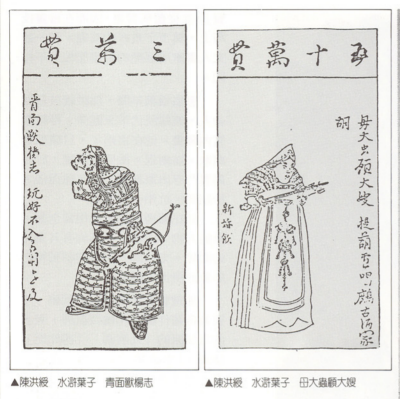
陳洪綬,字章侯,號老蓮、悔 遲。出生於沒落的仕宦人家,是一 位個性強烈,極富創造力的傑出畫 家。他自幼習畫,性喜人物,曾閉 戶摹搨李公麟石刻線描「七十二 賢」,並從藍瑛習畫,因而在繪畫技 巧上,奠下了良好的基礎。和一般 文人畫家所經歷的習畫歷程並不相 同。

思宗崇禎年間,陳洪綬被召為 舍人,使臨歷代帝王圖像,得綜觀 宮內藏畫。他在京兩年,目睹朝廷 腐敗,遂南返。後甲申國變,於紹 興雲門寺出家為僧,一年餘還俗, 於紹興、杭州一帶賣畫。

他在藝術上的修養相當全面, 無論人物、山水、花鳥均有其獨特 的面貌。尤以其人物畫鮮明獨特之 形象最受世人矚目。

他還曾為當時的版畫起稿,主 要為書籍作插圖和繪製紙牌,著名 的有屈原的「九歌圖」、「西廂記」 插圖、「水滸葉子」、「博古葉子」 等,為我國版畫史增益不少光輝。

陳洪綬擅長運用如屈鐵盤絲, 富於節奏和韻律之線條,勾畫人 物,極盡誇張裝飾之能事,形象獨 特, 無古無今, 予人深刻之印象。 陳洪綬的人物畫作,量多日質精, 今選擇其中較具有變形意味的作 品,試以舉例說明之。如作品「水 滸葉子」中之「母大蟲:顧大嫂」、 「青面獸:楊志」來看陳洪綬這一 類人物畫作主題的造型手法,多少 是為了符合文學原著的描述,而把 不同類的自然物象加以分解和綜 合,使形成一種新奇的、怪異的造 型意象。如將猛虎那種撲食前縮頸 而立的動作特徵融入到「母大蟲」 顧大嫂的形象中。而渾身革甲的揚 志則儼然如一隻「青面獸」。



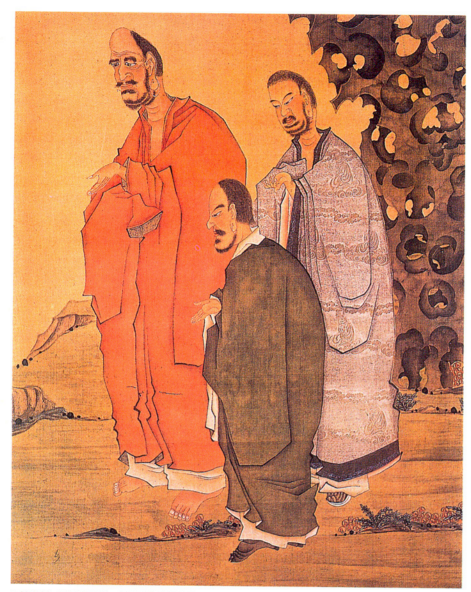
另一陳洪緩壯年精力專注之作「喬松仙壽圖」,乃一絹本設 色畫。其上題有五言詩,曰:

> 蓮子與翰姪,燕游于終日。 春醉桃花豔,秋看夫容色, 夏躓深松處,暮冬吟雪白。 事事每相干,略翻書數則, 神心倍覺安。清潭寫松石, 吾言微合道,三餐豈愧食。

據其自題,可知畫中紫袍朱履拱手立於樹下者,乃為陳洪 綬本人自畫像;而一旁之童子則為其姪翰。本幅構圖極為奇 絕。蒼松、紅樹、夾葉三樹合一,矗立於畫幅中央。背後的山 、石因此而被分隔成左右兩部份一一顯然地,並不在同一地平 線上,而是右高左低。左側低地,又配以平行走勢的流泉及往



▲陳洪綬 喬松仙壽圖 台北故宮博物院藏



▲陳洪綬 蓮池應化圖 台北故宮博物院藏

左傾斜而下的沙渚。右側部份,則 堆疊以往左走勢的纍石,右上角則 為陳洪緩以行草所題的詩文。對於 右側畫面的傾斜,有一種微妙的平 衡作用。其構圖大膽而且別出心

裁,可謂「奇而安」。再者,山、石、 樹的造型與構成,都頗一致地平 整、規律化。分開各部份看,圖案 化的裝飾意味很濃。但整體來看, 卻有助於整個畫面的統一感。以設

色而言,松樹的葉蔭部份先以汁綠 量染,而後內部再填以排列整齊的 松針。另以紅樹、夾葉點綴其間。 纍石則以富規律性變化的深淺赭石 間色,造成近乎光影閃爍變化的效 果。至於人物部份——即陳洪緩本 人,如何將自己安置於如此生氣盎 然的景致當中?我們可以看到,他 賦予自己一個簡潔的造型,且以正 面對著觀畫者,僅以數筆交待其驅 體,不多作衣服皺褶變化。而把重 點放在臉部表情上——他的臉頗有 寫真的意味:粗眉、濃鬚、目光下 視, 眉宇之間流露著一抹憂憤不 平。眼窩旁及兩頰側的以線刻劃, 更加重了其憂憤的神情及歷經滄桑 的痕跡。畫中人物的形象、神情, 及背景所透顯的不安定感,顯然和 此畫主題「喬松仙壽」的形象所含 祈祝意味,及其自題詩文閑適隱逸 之内容並不相符。高居翰認為中國 藝術家中,沒有人比得上陳洪緩對

「暗喻」手法的運用自如;其所托 寓的旨趣往往是歷經幾番周折與轉 化方傳達出來,而無法看一眼就能 立即了解。畫中人物與背景的疏離 關係,及人物高度自覺的神情,從 中宣洩出陳洪綬身為晚明知識份子 的游離心態,顯示出其內在理想與 外在現實生活的極度不諧調。基本 上,陳洪緩對其陷於儒者——畫 師,出仕——隱逸,古——今之兩 難處境中,對自我角色的認同著實 感到矛盾與衝突,這種心情,在其 詩文集中亦表露無遺。

「蓮池應化圖」其落款為:雲

門僧悔陳洪緩敬圖。約為陳洪綬在 雲門寺出家時的作品。其上自題:

阿彌陀佛、大勢至菩薩、觀世 音菩薩,聖賢當道,即為生佛臨凡。 仁義撫字,是亦菩薩現身。說法度 生,若以菩薩應以聲聞身得度者, 即現聲聞身,而為說法像。

所畫一佛二菩薩,朝西側立。 皆把左手掌心朝上向前伸出。而面 容則示現為胡貌梵相,擧目下觀, 若有所思。幾呈圓柱狀的驅幹造 型,還有身體和手在比例上或銜接 關係上,都帶有明顯的變形意味, 其中綠衣人,出現為世人所熟知陳 洪綬人物「頭大身短」的特徵,頭 身比例為一比四。

歷來佛、菩薩造像,雖隨時代 的不同而形成不同的風格。但它是 緣於宗教而產生的,因此有些在圖 像上具特定意義的象徵,乃一致為 造像者所遵循,也為觀賞者所認 同。如借諸姿勢、儀相、印相、持 物、座台、圓光等的不同,用以暗 示諸佛、菩薩具足之德性與才能, 令觀者透過其象徵,很快地便能理 解背理真正的意含。但是陳洪綬的 這幅「蓮池應化圖」,變形的意味似 乎不僅僅是出於造型的意欲,而是 涉及他在亡國後逃命於佛門,心中 對宗教所抱持的理念。緣於這種內 在的變化而導致意象的變形,似乎 未見於陳洪綬以前的書家。

別出於高居翰所宣稱陳洪綬的 擅於使用象徵,這幅作品則幾乎是 反象徵的。按圖中所繪:觀世音菩 薩(著綠衣)與大勢至菩薩(著灰 衣) 同為西方極樂世界阿彌陀佛(著 紅衣)的左右協侍,是為西方三聖。 此乃佛教中歸屬於西方淨土思想之 系統,在這個系統下的佛、菩薩造 像,大都具現為莊嚴、威儀具足之 相,但陳洪綬這幅畫中的一佛二菩 薩,宗教的象徵或莊嚴意味似乎微 乎其微,令人幾乎無法光從形象辨 識出其為西方三聖。據其題標大 意:現世之聖賢、仁義者,皆為佛、 菩薩示現聞聲應身而臨凡度眾。因 此捨其居於西方淨土的莊嚴相,隨 機示現度化塵世眾生的說法相 ——形象幾近於傳統書法下的羅 漢。故雖佛而不似佛,乃是真佛; 雖菩薩而不類菩薩,是真菩薩;在 整體造型上顯得突梯,趣味上則近 於幽默,但是眼神却都是凝重而嚴 肅的,這又是陳洪綬對於已確立的 傳統風格(包括受諸多圖象、儀軌 成法限制得最嚴厲的佛釋畫),加 以大膽變形的另一例證。

陳洪綬人物畫「頭大身短」的 特徵,在其晩期作品「歸去來圖」 卷中一再被運用,到了「隱居十六 觀」,人物甚至出現頭身一比三·五 的比例;相應於人物身體比例及造 形的變形,乃是其神情的刻劃。早 期、中期作品中那種戲劇的姿勢及 充滿情緒的表情已趨於淡然疏離, 往往令人物目光下垂,彷彿各自沈 陷於自我的内心世界,如此的神韵 配以清圓勁細的高古游絲描筆法之 刻劃,更顯人物的冷逸絕塵,同時 也充分流露出他個人獨特的內心世 界及其風骨情性,非以「古心似鐵, 奇光冷響」不足以形容之。綜言之, 陳洪 綬的人物畫,最突出的特質有 三:一、誇飾的意趣。二、境界的 高古。三、複雜的表現性,這顯出 他人物畫的創造性,不僅獨步於當 代,且足以輝耀古今。



▲陳洪綬 歸去來圖(局部) 台北故宮博物院藏

### 一小結

據以上所述,再回過頭來看所 謂「變形」畫風,如何具現在他們 的實際作品中。

如先前所討論的,在西方美學 系統下對「變形」的定義,如赫伯 特·里德認為,這是一種基於藝術 上的造型而有的表現手法。我們將 可發現他們四人風格的傾向,絕大 部乃出自於藝術家造形意欲的支 配,為了求取畫面的平衡或統一, 是感性而非寫實的,表現出一種韻 律與力量。其實也和桑塔耶那所說 相去不遠,乃為一種形式的再造, 把既定的典型加以改變,然後誇大 其中某一因素。僅就形式來說,丁、 吳、崔、陳的作品當中——「誇張」 ——確是他們共通的造形手法:

如丁雲鵬以行雲流水描,崔子 忠以顫筆描,作為衣紋的表達,或 作為造形手法,往往獨立於形象之 外,一任線條隨意遊走;又吳彬的 人物畫喜以圓筆圓弧作為造形手 法,山水畫則對山石造形的誇大及 布置結構加以變形;陳洪緩則慣以 套筆來強調人物衣紋與面目表情, 並誇張其比例與形象,對結構線進 行大量重覆排列,以造成秩序感, 可看出他們並不顧及自然世界中既 有的比例與形態,甚至對於已然形 成傳統的一般化風格加以改變,誇 大其中的線條、韻律、比例、形態 等因素。

此外,「裝飾性」亦是他們作品 中共同具現的因子:如對人物衣服 紋飾、自然景物之細節加以無遺的 描繪,對形象造形則以平面化、圖 案化處理,講求疏密濃淡對比分明 的視覺效果,及對空間進行「造景」 的濃厚興味,和當時整個畫壇對營 造「紙上山水」之偏好,及庭園造 景中對奇石的雅好等傾向頗有相通



▲陳洪綬 隱居十六觀(局部) 台北故宮博物院藏



▲十竹齋箋譜 套色木刻

處;同時也和當時盛行於富賈文士 之間的精工巧藝,如宜興茶壺、十 竹齋箋譜、方氏程氏兩家出版的墨 譜及墨苑等,其上所刻鏤精雕細琢 的紋飾趣味相類,皆透露了明末社 會時尙對於裝飾趣味的喜好。

透過以上的分析,不難發現, 所謂的「變形」,具體呈現於他們的 作品中,不外為「誇張」、「裝飾」 手法的交互運用。但如深究其意趣 的追求及內在精神的表達,仍是相 當傳統的。就意圖言,和西文指稱 的distort較相近,談不上transform,更遑論qrotesque (怪誕) 了。若以實質的內容而言,「夸飾」 一詞似乎比「變形」更能貼切地指 出他們四人作品的特色——即「夸 飾」——誇張與裝飾,各以不同程 度地被呈現著。就比較上來說,丁 雲鵬、崔子忠作品含有較多的裝飾 傾向;而吳彬、陳洪綬的作品則含 有較多的誇張成份,四人當中,以 陳洪綬的表現性最為複雜,是唯一 具變形 (transformed) 意識的一 人。

### 肆、變形觀念的形成及溯源

如前所述,所謂「變形」畫風, 在丁雲鵬、吳彬、陳洪綬、崔子忠 實際作品中所呈現的,乃是誇張、 裝飾手法的交互運用。至於導致他 們的作品呈現出這樣的一致性,迄 今有關的研究,主要有以下幾種說 法:

一、就表達而言,較注重個性 及人性,乃至於為達到其個人變化 慾而產生「諷刺怪癖」甚至「怪異 渲染」。

二、就所受時代風格影響而 言,文徵明、董其昌以降,文人畫 「求不似」的精神以及著重畫面本 身的經營,使得違反自然的造型 觀,尉為當時畫壇風氣。

三、就社會背景與個人處境形 成之相互關係而言,指出此種畫風 的形成,和當時思想文化及社會經 濟狀況的變動有所關連,特別是作 為一個知識份子,面對思想文化傳 統解體的危機而產生的心理反應。

第一、二種說法,比較偏向於 從繪畫風格本身,強調繪畫實體所 呈現的藝術意義;第三種說法,則 試藉藝術風格的形成,來探索繪畫 在文化思想史上的意義。為了便於 以下的論述,我們大抵依循這兩個 大方向:卽作品以外的社會因素及 作品本身的藝術風格,由外而內, 試圖找尋出所以形成這種誇張、裝 飾風格的可能因子。

高居翰在其有關晚明繪畫的若 干著作中,對於這四位畫家特異畫 風的形成,他認為丁雲鵬晩期畫風 的改變,可能是由於從事版畫繪製 的關係;吳彬則可能受西洋版書某 綬,則側重於亂世知識份子游離心 態的剖析。有關陳洪綬的探討尤為 詳盡:如其傳統儒生--畫師的雙 重身份,置身於當時新舊錯綜的大 環境,他對自我角色認同及意識型 態等種種糾結矛盾,反映在人物畫 中的如不平衡的構圖、扭曲的姿勢 與造型、淡漠疏離的表情,充滿自 覺的眼神,主題與題字的暗示等, 試圖說明陳洪綬人物畫風特殊風格 的形成因素。此外,高氏也提及當 時工藝品(如宜興茶壺)在變裝材 質的巧作上,及盛行於文士富賈之 間對奇石的雅好上,可得見當時一 般的審美趣味傾向,對於造成此種 特異風格不無影響。

在這已有的研究基礎上,我想 特别提出來的是:他們四人當中, 除了崔子忠以外,其他人在不同程 度上,都可算是職業畫家(雖然具 備文人素質),不約而同的也都曾 參與版畫的繪製工作。木版畫為了 適應木刻的特性和表現更好的單色 印刷效果,則需強調疏密對比、濃 淡分明、形象突出等手法,對丁、 吴、陳三人而言,此一旁出純粹創 作之外成份的掺入,使他們的作風 確實不同於純粹文人畫的翰墨之 戲。反映在畫面上的:如寫真技巧 的應用、強烈效果的營造、對於戲 劇性時刻瞬間氣氛的掌握、人物特 殊表情的捕捉等, 並非必然, 但很 可能和其作為職業畫家的身份有無 法避免的關係。這一因素的考慮, 一方面可藉以鑑定他們作品的真偽 粗精,另一方面則可提供其作品傳 播的範圍和方式。

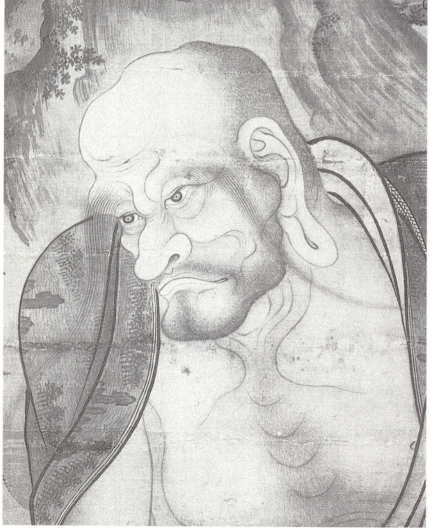
至於由西洋傳入的版畫對吳 彬、丁雲鵬,是否如高氏所稱述的 足以構成實質的影響,這是值得商 榷的。此外,政治因素的影響,則 因人而異,程度上也有深淺之別, 在作風格分析時,若一律冠以憂患 意識的影射作用,事實上,與實際 狀況也並不完全符合。

在探索這些外在因素可能造成 的影響之後,讓我們回到繪畫風格 本身。看看其是否受到當時畫壇或 畫論的影響,或者自有這類風格的 歷史淵源可循。

若以明代畫壇來看,有一個很 明顯的現象,即在隆盛的仿古風氣 下,題為仿古作品越多,仿作方式 却漸趨自由,並往往藉仿古之名行 變革之實。尤其在董其昌高倡「南 北分宗」之說後,畫家作畫則莫不 致力於正本溯源,言必奉某家某 宗,務使筆筆皆有來歷。大體而言, 丁、吴、崔、陳四人也不例外。他 們仿古之對象,或許曾目睹古本真 迹,或者僅從仿古摹本略窺一、二 所謂「古書」——某家某派路數之 蛛絲馬迹。如丁、崔的上溯唐、宋, 及崔、陳的上溯晉、唐,透過他們 對「古意」的詮釋,具現於作品中, 則為刻意捕捉古拙質樸的精神:卽 寧醜勿媚,寧拙勿巧。這使他們的 畫風有別於吳派及董其昌派下講究 古雅的文人古典畫風,及藍瑛、仇 英帶有裝飾性的仿古畫風,而是綜 合其風格,而呈現出方聞所稱的「古 樸的仿古」畫風。

在人物畫方面,為他們一致認 同並學習之典範,乃為五代禪師貫 休筆下之羅漢,其刻石乃存於浙江 省錢塘之聖因寺。吳彬、丁雲鵬都 有摹作傳世,陳洪綬則曾自稱:「寫 像貫休是吾師」。可見他們這類奇 特的風格是其來有自的。以現藏於 日本,一幀傳為貫休的羅漢作品來 看:畫中線條不作明顯的粗細變 化,運筆流利簡率;人物衣紋則一 概是平行的圓弧線條,而以轉折尖 銳的波狀線條描寫巖塊。人物、巖 塊的描寫刻意於反現實感及及立體 感的傳達,而表現出平面的、圖案 化的,強化其反現實、追古意的目 的。此畫的表現形式可代表中國以 古意入畫作法的其中一種。這種表 達法則為丁、吳、崔、陳所依循而 再加以發揮。

晚明這一小羣畫風特異的畫家 們,其被視為奇怪,甚至被稱為「變 形」的風格,透過本文對其當代文 藝環境及其作品風格本身所受當代 畫風、師承淵源之影響的分析,不 難發現此類作風其來有自。至於其 內涵的表達,他們比起貫休的將宗 教體悟融入畫中,毋寧含有更多形 式化及世俗化的成份;比起晚明當 時崇奉業餘墨戲意味的文人畫,則 又摻入職業畫家對技巧與趣味的陶 練;另一方面,他們所具有的文人 素質,却使得他們在潛意識中,抗 拒著職業畫家在技巧上的熟滑,故 寧醜勿媚,寧拙勿巧,以拙趣為宗。 他們的作品裏,諸多因素看似相互 矛盾却又極微妙地滲融在一起,各 自完成其獨特的個人風貌。在明末 畫壇中,是難得的具有求變之精神 者。無論在繪畫史或文化史所具的 特殊意義,是不容忽視的。





▲ (傳) 貫休 羅漢 日本皇室藏

◀(傳)貫休 畫羅漢(局部) 台北故宮博物院藏



◎本文主要參考書目

- 1.晚明變形主義畫家作展品 台北 故 宮博物院 1977
- 化事業股份有限公司 1987
- 3.美的範疇論:「論怪誕」 姚一葦 台北 開明書局 1982
- 著 杜若洲譯 晨鐘出版社 1980
- 錦繡出版社 1988 (中)
- 著 李渝譯 雄獅圖書有限公司 1989
- 7. Herbert Read "The Meaning of Art" USA 1963
- 8. Richard M Barnhart , "Survials and the Classical Tradition of Chinese Figure Painting" from

Proceedings of the International Sympasium on Chinese Painting, 1970

- 2.晚明思潮與社會變動 台北 弘化文 9. James Cahill (a) Fantastics and Eccentrics in Chinese Painting (New York Asia House Gallery 1967)
- 4.美感:「幽默」、「怪誕」 桑塔耶那 (b)Parting at the Shore (New York Weathorhill 1978)
- 5. 中國美術全集 繪畫編 8 明代繪畫 (c) The Distant Mountains (New York Weathorhill 1982)
- 6. 中國繪畫史 高居翰(James Cahill) (d) The Compelling (Harvard Uni 1982) capture 4: Chen Hung-Shou Portraits of Real people and Others
  - (e) "Wu Pin And His Landscape Painting" from Processdings of the International Sympasium on Chinese Painting 1970



▶吳 彬 畫迦理迦尊者 台北故宮博物院藏