# 視覺藝術概論

之五

## 第二章:藝術的社會起源

李美蓉 (本文作者爲紐約州立大學藝術碩士)

早期歐洲學者對原始社會的定義,是指未開發文明、呈野蠻狀態的社會。因此,從西方美學觀點而論,原始藝術是屬未發展、較低層次的藝術;從工業技術價值觀來談,則此與西方古代以來的進化,幾乎無關聯的社會結構之藝術,是被列為較無文明、缺乏成熟感與複雜性。

十九世紀末、二十世紀初,許 多西方藝術家紛紛從非洲藝術、原 始藝術中,求取創作源;造成藝術 表現形式與內容的極大轉變。不 過,他們仍認為原始藝術的「本質 的」(elemental)、「單純的」 (purity)、「生命的」(vitality)、是 直接的、強烈的情感陳述;是回到 根本的、天生的野性;回到直接知 覺的經驗之藝術(註1)。

韋氏新國際辭典第三版 (一九 八一年) 對原始 (primitive) 社會一 詞的定義是:(1)涉及自然狀態的。 (2)指任何非工業化民族或未擁有書 寫語言文化的;大致上,也都具有 相當簡單的技術和物質文明。(3)缺

乏洗練的思想、情感表現。(註2)。 大不列顛百科全書對原始社會的定 義是:文化人類學理論的一種社會 組織類型。以親族關係為基礎,人 口很少;經濟生活採平均主義分配 辦法。對社會的控制則靠傳統和家 長維繫,無習慣法和政府權力。世 界各地都有原始社會,其形式多 樣;有的以狩獵和採集經濟為生, 有的以漁業為生,或以簡單的自然 農業為主。部落組織是原始計會的 特徵,但並非所有的原始社會均有 此特徵。根據文化進化論學者所 提,有些原始社會已逐步變成階級 制度社會,並進而發展成酋長的領 地,組織形式更複雜(註3)。

經過近幾十年來,藝評家、藝術史家對原始藝術的探討,發現許多原始藝術並不是「初始的」(primary)、「基本的」(elemental),而是衍生、轉化的。如愛斯基摩人的原始雕刻,是來自早其一百年,就受到西伯利亞鐵器時代(Siberian Iron Age)文化影響之白令海峽地區(Bering Strait Area)(註

4) 的雕刻之生硬複製。(註5)。此 外,西方美學所謂的「藝術」概念, 對先文字社會的人而言,是非常陌 生的。然而,「藝術」本身,又確實 存在於他們的文化空間。「藝術」在 他們的文化裡,是很難加以辨論之 事。有若愛斯基摩人並不把藝術置 於其環境中,而是將環境轉換成藝 術形式。文字社會將藝術當作「經 驗的收集室 | (a storehouse of experience),就若血庫一般地收 存著。藝術客體(Art Objects)是被 隸屬、思索、研究的目標。但原始 社會(先文字社會)則視其為日繼 一日的平常經驗。父親為兒子裝飾 屋門、屠殺豬、跳舞、在清晨纏上 腰布、為他的守護神所做的一切都 是藝術。近代美國畫家安廸·沃荷 (Andy Warhol)提出在任何客體 上簽名:包括晚餐、衣服、每一可 能被擁有之物。這種理念就是引用 原始社會裡,絲毫不會被質疑的「生 活就是藝術,藝術就是生活。」的 概念。如果稍早期的藝術家,如畢 卡索(Picaso,也在福特車、嬰兒身 上、餐單、舊建築、照片……等簽 名;必會令所有的藝術經紀人、藝 術教師深受無法分辨藝術之感。

原始社會的人對知覺的串聯性 較強,他們的生命之所以能免於危 險,全靠各種知覺的交互作用,察

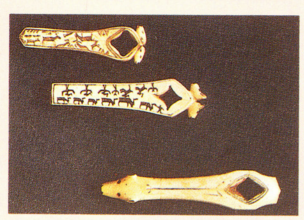
覺外在環境的變化。因此,在藝術 方面的創造性與風格,也較明顯、 強烈地顯現此一特色。從非洲的部 落藝術中,可發現他們的藝術家是 在個人的根源與創造力內,去模仿 先人的風格。因此,他們就是在傳 統中,求取改革,流露個人情感。 曾有學者至非洲請當地的藝術家, 雕刻四個椅脚,結果在要求自由表 現手法的情況下,四個椅脚完全不 同造型。此卽意味,知覺性常是他 們的藝術根源。近來,由於觀光客 或機場過境人士對非洲當地的藝術 之好奇與需求,使許多藝術家為供 應所需,使作品流於應需求風格, 造成宗教性與世俗性成為主流。

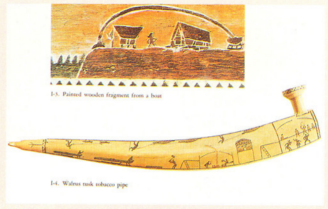
原始藝術的風格可以明顯分別。不過,對技術、居住地方、自然資源的尋找,都可造成原有風格的改變。因此,某種風格可能出現在幾個不同的部落;也可能某一部落裡出現好幾類型風格。原始社會分佈相當廣,本文儘針對幾個重要類型來介紹:

三萬年前,遊牧民族從亞洲平原,經由西伯利亞、白令海峽,到達美洲大陸與阿拉斯加(Alaska),並在此二地區定居,且發展出其特有的藝術。

本章第一節曾提到,有些學者 認為愛斯基摩人在十九世紀以前, 仍屬史前社會型態(見第一節註 1 處)。不過,大多數學者將愛斯基摩 人列於原始社會來討論。愛斯基摩 人是居住在阿拉斯加、加拿大、格 林蘭(Greenland)此北極圈裡,佔 最多數的民族。他們的服飾從冰河 時期至今,無多大的改變,充分地 反映出寒冷氣候的人類生活。

愛斯基摩人利用他們的想像 力,在漫長、無聊、艱辛、黑暗、 寒冷的冬天,美化生活中的物體。 裝飾用具的圖式,最常出現白令海 文化所特好的漩渦形與似動物眼睛 的造形。有時在動物骨上,再刻上 可愛的動物形體(圖1)、或在象牙 上雕刻居家或戶外生活情景(圖 2)。藝術家與他的同伴都是狩獵 者;但他們利用冬夜閒暇時製作藝 術品,題材以人及少見的動物居 多。由於材料及工具的限制,作品 大多為小件、造型簡單化之工作, 不過却都修飾得相當細緻。藝術品 並不出售,而是讓家人使用,或是 婚禮的禮物、以及慶典時作為交換 禮物用;但大多數是純為娛樂自己 之作。愛斯基摩人的船也繪有圖式 (圖 3),傳統上,船的圖案也許女 人尚可參與勾繪,上色都得由男人 塗繪,此乃涉及其巫術祈神之故。 從(圖3)這船的片斷,可看到似鯊 **鱼横行般的起伏波浪、乾燥的土** 

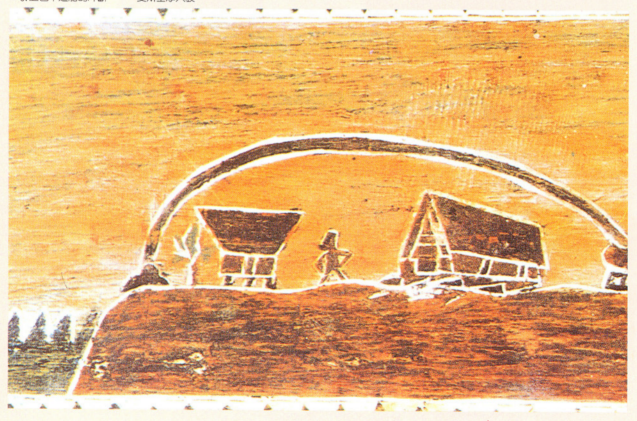


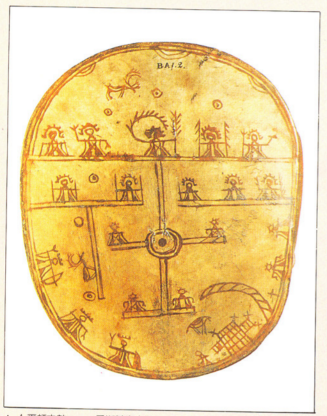


▲1.愛斯基摩人的骨雕

▼3.上色木造船的片斷 愛斯基摩人製

▲2.海象牙雕煙管 愛斯基摩人製



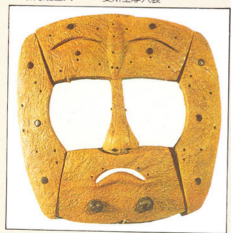


▲ 4.巫師之鼓

愛斯基摩人製

▼ 6. 骨雕面具

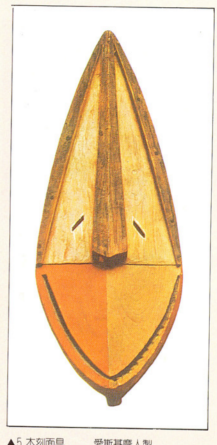
愛斯基摩人製



地、深斜的木造屋頂,伴隨著樹和 具(圖5、6、7、8、)就是藝術精

混合,再以松鼠毛製之筆來塗抹。

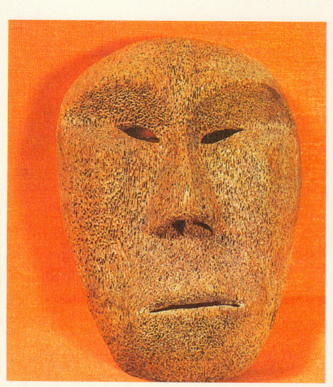
屬「泛靈論」(Animism)的愛 斯基摩人,巫師(Shaman)就是他 美國西南部峽谷為主,依農作物為 們的醫生與神職人員。巫師是超自 生。住屋是屬大社會建築,邊連邊 然的,可以與惡神抗爭;也可戴著 的石造屋,長六百六十七呎、寬三 面具、於擊鼓而舞之中,與大地之 百十五呎,呈幾何型。屋牆以乾泥 神溝通,傳達旨意。鼓(圖4)與面 土塗抹,為防遊牧的印地安人偷



▲5.木刻面具 愛斯基摩人製

小的人物圖像等,非常寫實的生活 華。圖式由寫真到抽象化,充分表 情景。色彩是以礦物色料、血、尿 露那無止盡的想像力、及卓越的情 感表達。

普布羅族 (Pueblos),居住在





愛斯基摩人製

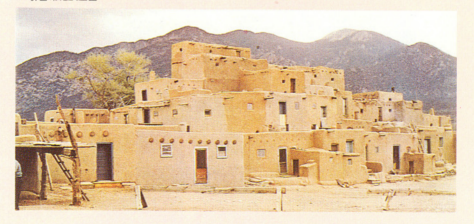


▲8.木刻面具

愛斯基摩人製

#### ▼ 9.普布羅族住屋

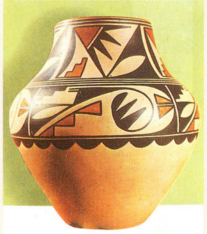
襲,底層不設門,進出通道全靠活動梯子,依此而入頂層窗口。故人一來,則抽回梯子(圖9)。每一峽谷村落至少有一地下禮堂(Kiva),內牆塗著紅、黃、白的抽象幾何圖案。普布羅族的陶器(圖10.11.)、儀式面具(圖12.13.)、兒童宗教道具玩偶(圖14.15.)上,都可看到明快、俐落、生動情感表達的幾何圖案。普布羅族對具有「汚





▲ 10.陶瓶

普布羅族製



▲ 11.儲物碗

普布羅族製



▲ 12.Tlasiskwa神的面具 普布羅族製

▼ 13.Nahatescho神的面具

普布羅族製





普布羅族製







▲ 15.Katchina玩偶

普布羅族製

▶ 16.木刻門

多貢人製



穢感」之物或圖案都非常厭惡,因 此其藝術風格都在此傳統中,作些 微的造型變化。

多貢人(Dogon)是西非部落較少受外人影響的部族。藝術也是西非藝術裡,最幾何化、抽象化者。其雕刻作品都有一股莊嚴(Majesty)與寧靜(Serenity)感。在不圓熟、幾何的造型裡傳達一股怪異的抽象力量。人物的雙手常僵直地舉起,雙掌朝外,這種戲劇性的動作之目的,有人認為與祈雨有關。我們在多貢人的門、食物槽、窗板、鎖、凳子(圖16.17.18.)均可看到這類的人物雕像。此外,多貢人也

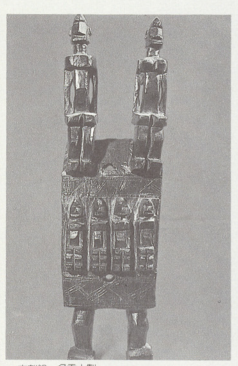


▲ 18.木刻人騎動物像 多貢人製

▶ 17.木刻雕像

多貢人製





▲木刻鎖 多貢人製



▲ 19.木刻祖先雕像 多貢人製



▲ 20.四頭人像 多貢人製

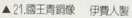
為祖先刻雕像(圖19)以免先人之 靈魂在外浪流。然雕像均同時具有 兩性的特徵,並呈現出平滑、堅硬、 古色之感。有時也出現粗獲且具有 銅綠之木雕。(圖20)

伊費人(Ife)住在約魯巴(Yoruba)的雨林區邊緣。一九一○年時,德國的非洲研究學者——李奥・佛洛貝尼斯(Leo Frobenius)在此地區,發現一些非常美,於十三世紀完成的青銅像(圖 21.22.23.

24.)。它們是非洲藝術的精華,有若 希臘、文藝復興時期之作。雕像僅 十六分之一吋厚,這種脫臘法(lost -wax)的技術與脫虫膠(lost-beetle)法之精細度無異。人物氣質顯 現這些雕像的對象,若不是國王, 就是神職人員的領袖。其胸像比例 也可看出與古典歐洲藝術家的技術 與傳統曾接觸過。

在此地區,發現一些非常美,於十 澳洲與大洋洲島嶼部落(圖 三世紀完成的青銅像(圖 21.22.23. 25),當歐洲人第一次踏上這些島 嶼地區時,發現他們仍停留在新石器時代(New Stone Age),逐魚而居、依海為生,。其藝術屬典型的部落藝術,每件用具都刻有裝飾圖式,每樣東西都具有神秘的神靈。其中,以居於新幾內亞(New Guinea)的塞皮像克流域(Sepik River region)的美拉尼西亞(Melanesian)族與玻里尼西亞(Polynesian)族最傑出。美拉尼西亞族的宗教屬「泛靈論」,相信自然









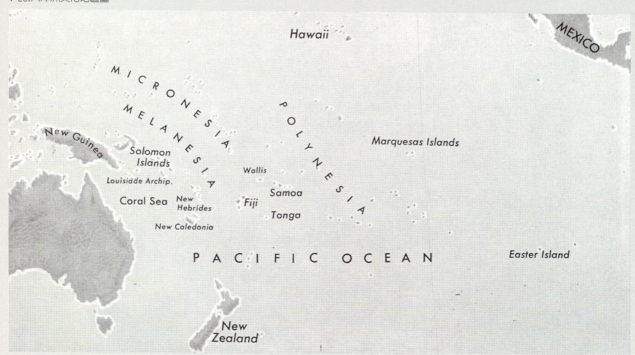
▲ 22.國王青銅像 伊費人製 ▲ 23.國王青銅像 伊費人製

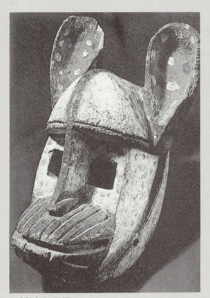


▲ 24.青銅胸像

伊費人製

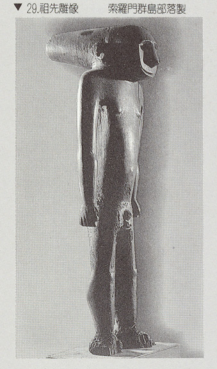
### ▼25.大洋洲文化地區圖





▲ 26.木刻面具

塞皮克河流域部落製 索羅門群島部落製





▲ 27.彩繪木刻面具 塞皮克河流域部落製



▲ 28. 慶典凳子

塞皮克河流域部落製

現象是大自然以神秘的方式與人溝 通之表達。玻里尼西亞族較似古希臘,有宇宙之主——天神,及諸多 人性化的神。在藝術方面均呈現原 始社會的特色,每件藝術品都有其 神秘的目的,每個裝飾圖式都有神 靈作用。風格較保守,也較少改變, 一切都在呈現不可見的世界之鬼或 神靈的形像。儀式或面具(圖 26. 27.)常使用一次後,即予拋棄,再 重新製作;因此風格若有所變化, 就是因此之故而產生的意外事件。 整個大洋洲島嶼之部落藝術,以木 雕居多,上常塗紅、黑、黃、白色 彩。由於宗教形式均屬「圖騰 論」(Totemism)、「泛靈論」,崇拜祖先。因而也常出現無法坐於其上,象徵祖先的木雕凳(圖 28),此類凳子常出現在部族會議,以代表祖先亦出席參加。雕刻手法與索羅門群島(圖 29)(Solomon Islands)的祖先雕像相似,屬寫實手法。

紐西蘭的馬蘭根(Malanggan)雕刻,是這些地區中最有趣的形式。耀眼、華麗的抽象構成,象徵祖先、其他神靈及神話人物;其三度空間透雕的自由表現手法,為其他地區未曾出現的形式(圖30)。毛利族(Maori)的藝術,由於



▲ 30.馬蘭根雕像

紐西蘭

木材資源豐富,木雕作品常見多重的裝飾性淺雕,及精美的曲線及螺旋形線條;使得整件作品幾乎每一吋都有裝飾圖式。此外,毛利族人也常將木栓矗立在地上,再於其上雕刻神、或祖先的形像;整體看來似人又似獸;造型處理方式是在螺旋形的淺雕圖案中,配以深雕的孔洞(圖 31)。

我們從許多原始藝術中,都可 發掘以現代觀點而言,所謂的簡單 形式裡,意涵著對生命、對大自然 萬物的虔祝之心,包涵許多增強生 命力的祝禱。而此與自視為高文 明、高科技的文字社會裡,不斷地 製造有毒的污染自然生態之物,及 威脅生命的核子武器等相比,我們 是不是對「文明」一字,需要重新 下定義呢?

#### 註釋:

- Tradition and Creativity in Tribal Art • edited by Daniel Biebuyck P.205
- Webstefs Third New International Distionary 1981 Part P.
- 3. 大不列顛百科 Vol 17,P.263 (丹青出版社)
- 4. 位於阿拉斯加與西伯利亞之間
- 5. 同註1,P205



▲ 31.祖先雕像

毛利族製