



壹

在我國畫史上,宋明兩代的花 鳥繪畫,是一個由工筆設色到水墨 意寫的重要發展時代。工筆花鳥在 宋代可分兩途,一種是着色鮮明, 遠承黃筌父子的賦色妙法,尤其徽 宗朝崇尙工整華麗,為適宮廷當政 者的趣味,後人遂名之謂 [院 體」。其實畫院的面貌,一直是黃 家的天下,黄筌作花鳥林木,仍以 墨色為重。與徐熙、徐崇嗣的「形 骨貴輕秀」恰巧相反,意思指用筆 用墨,厚重而有力,也就是說是有 「骨」。繼承黃筌一派的北宋花鳥 大家如崔白、崔慤、吴元瑜等人, 却不取黃家富貴的珍禽瑞鳥,反而 取法了徐熙的汀花野卉,所以徐黄 二體,雖說設色內容都有所不同, 而實際却在發展的過程中,漸相溶 合了。故宮有名的崔白〈雙喜 圖> ,秋風吹起了疏草枯枝,也吹 起了野兔的皮毛, 聞鵲鳴聲若驚若 止的兔子,回首企望,與雙鵲間視 線的迴蕩流轉,形成了極為動人的 畫圖。他們這些畫家題材的改變, 以秋冬蕭疏、淡遠、寒冷,孤寂來 取境,無疑是更掌握了宇宙間的變 易,正是歐陽修所謂:



▲崔白 竹鶴圖

35



蕭條澹泊,此難畫之意,畫 者得之,覽者未必識也。 故飛走遲速,意近之物易 見,而閒和嚴靜,趣遠之心 難形。

明代的水墨花鳥,實有上承宋 人意趣的遺思,所缺乏的却是「難 畫」之意,畫意之難,難在文學的 修學,要從哲理的探討中求取,方 是上乘。所以宋畫雖說是院體,實 則已能自放胸臆。《宣和畫譜》, 〈論吳之瑜條〉云:

> 善畫,師雀白,能變世俗氣,所 謂院體者。而素為院體之人,亦 因元瑜革去故態,稍稍放筆墨 以出胸臆,畫手之盛追前輩,蓋 元瑜之力也。

與崔吳同期的艾萱,記述中說 他「尤喜作敗草荒榛,野色凄涼之 趣。」而易元吉有鑑趙昌寫生之 妙,入萬守山寫猿獐,長沙自宅疏 鑒池沼,多蓄水禽,伺其遊息之態 以入畫,便因為惟有深入瞭解與研 究,方能得其天趣。我國哲學,以 「天人合一」為本,人與物由對立 而經感情的移入而契合,進一步相 互交溶,產生情感的流注,則人與 天化而為一,才能產生永恒的美 感。野趣是自然中的情趣,不受拘 束而還我本來則受之於「天」, 荒 寒枯寂為自然的情境,是易於導入 與自然相契合的道理是一致的。

感情移入的「境」,能創造出情 境,比僅將外物枯寂地單獨呈現自 然更有深度,這和宋人理學探討人



▲ 崔白 雙喜圖



▼ 趙佶(宋徽宗) 瑞鶴圖(局部)



## 漬

宋郭熙是出色的山水畫家,也 是卓越的理論家,他個人的學養, 從《林泉高致》集中可以測知。他 談《畫訣》之外,還能進一步引申 「畫意」和「畫題」,可見他不僅

致力於創作和技法的探究,更引申 程度。後來南宋畫院的大名家如李 到創作中的意境問題。宋徽宗却算 唐、蘇漢臣、李廸、李安忠、劉宗 得上一位集大成的藝術家,他不但 古、朱銳、李從訓等人,都是在這 在技法上刻意要求精謹,作品上也 畫院中培養出來的。徽宗多少受王 兼顧到構圖與氣氛的處理。尤其在 詵,趙大年、吳元瑜等人的影響, 他手上特別完整的畫院制度,以詩 句為試題,以測知眾工詩畫體會的 重設色也能包融水墨。所以李唐的

所以獎勵工謹却定要兼顧法理,注



水墨工整的山水,能在當時成長, 畫「千里江山圖卷」的王希孟,也 是在徽宗親授其法的訓練中完成了 這幅青綠作品。而米芾的煙雲掩映 的點墨山水,受到文人的重視,也 流衍於北方,對元代高克恭的雲山 鬱秀,有著極大的啟示。總之,宋 畫是以理學為基礎探討宇宙外物的 形相,又能寄以高雅的情懷。所以 郭若虛說:

高雅之情一寄於畫,人品既高矣 , 氣韻不得不高,氣韵既高矣, 生動不得不至。

## 叁

宋代花鳥成就之高,稱得上是 震古爍今,徐悲鴻氏認為我國繪畫 惟一可與世界繪畫爭勝者則言「花 鳥」,他列舉多類禽鳥、花卉、蔬 菓、草蟲,都是歐洲繪畫中所缺少 的。宋畫之精,固然令人感嘆欽佩, 而明代花鳥能承其遺緒,更能步上 寫意途徑,也自有其特色。

明初太祖時已有畫家入直,如 陳遠為太祖畫像而授文淵閣待詔, 當時文華殿有值殿中書,約當宋代 書學,畫學則於武英殿,並由中官



▲邊文進 春花三喜



▲邊文進 雙鶴圖



領之。畫家沿用唐代以來的待詔、 供奉等職稱,却以錦衣衞武官的職 稱加授以為榮耀。錦衣衞為太祖十 五年將隨駕侍衞的供衞司改制成 的,原為朝廷司法以外的特殊機 構,後則成為貴族的「授官寄 祿」,這便是將優遇的畫家授以官 職名稱的由來。謝環受知於宣宗, 為錦衣千戶。吳偉授錦衣百戶而賜 印畫狀元,王諤授千戶而稱為今馬 遠,林良為千戶,其子林郊以試「天 下畫工第一」而官錦衣鎭撫,可說 是畫家中極高的榮譽。

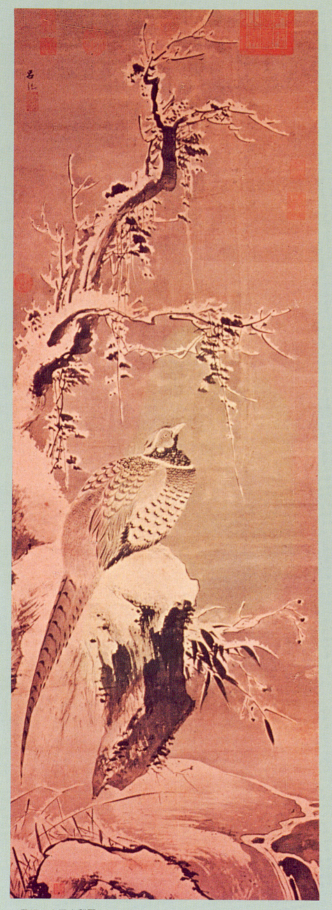
明成祖時遍徵天下名工於北京 奉天殿及文華殿作壁畫,邊文進及 范暹以花果翎毛進。邊文進字景 昭,花之嬌笑,鳥之飛鳴,葉之正 反,色之蘊藉可說是上承宋畫的代 表,其子婿等都能承傳其藝。這裏 要特別一提的是呂紀和林良父子。



## 肆

呂紀字廷振,浙江四明人,二 十左右便奉詔入宮,孝宗朝更以錦 衣衞指揮使而値仁智殿。呂紀工筆 著色頗能得邊文進法,如《秋渚水禽 》一圖,不但鳧雁和芙蓉的形相正 確,賦色勻淨,皓月當空,大地靜 謐更是創造出極高的畫境。《寒雪

▲呂紀 秋渚水禽圖



山雞》一圖尤為傑出,全圖以水墨 畫成,山雉縮頸蹲立於積雪巖塊 上,毛色五彩濱紛,呂紀能以墨色 的深淺,不但漬染出光影,更能將 色彩的相異畫出,使能栩栩如生。 誠如張彥遠所謂的「運墨而五色 具」。積雪的樹技和山石用筆老 硬,石作斧劈法,以流動的筆法作 凍溪,背景全以墨染,以彰顯雪的 潔白。筆墨傳染技法之妙,在此圖 悉收眼底,達到前人未有的境地。

宋宗人花鳥以能創造自然的景像,表達宇宙無限生機為能事,而 呂紀實是明代花鳥畫家中足以承襲 前賢的最具似表性的名家。

林良與呂紀同為廣東人,良字 以善,著色花果極精巧,尤善水墨。 故宮所藏畫鷹軸,以水墨直接揮 掃,形相之精確、羽翼之深淺,半 乾時就濕點之,林木作飛白,葉片 也在飽滿水份之筆端蘸濃墨為之, 速度快捷中不失含蓄,點如墜石, 而墨趣尤佳。後人目為筆蹤墨放, 揮酒如意,自之為寫意派。可惜作 畫於絹地,自然無法如後人畫於宣 紙般墨韻豐富,但對寫意畫法的開 展,自有其重要地位與貢獻。

沈周為明代大家,山水以外, 寫意花鳥走獸也入神品。沈周畫風 成熟之際,也正為畫院中吳偉、呂 紀、林良、王諤等人正享盛名,彼

▲呂紀 寒雪山雞圖





▲呂紀 榴花雙鶯圖

▲呂紀 梅花雙鶴圖





此間相互影响,似可測知。但自文 人書日益受到重視以後,如評林良 樹木遒勁如草書,惟不免縱橫習 氣。呂紀作石塊用大斧劈,取法南 宋而尚不失厚重,然亦用淅派用筆 法,流動飛舞。又如夏昶以墨竹知 名,寫石時也不能避免此一影响。 究竟原因,浙派自吴偉後大行於 世,天下側目,無不倣效其筆雄毫 健,流風所及,畫院中竟成一時的 習尚。沈周作大寫意花果走獸,禿 筆厚重,說得上是時弊中的「中流 砥柱」。吳偉現存故宮的〈北海真 人> 一圖由沈周作贊, 而沈周的學 生李著學成返鄉,為了迎合時人所 好,也不得不習吳偉畫法以求售, 這便是何以明人花鳥畫雖然遠承宋 人,而不能避免縱橫習氣的原因。

沈周繪畫自成化至正德間見重 於文人,吳派於院畫衰退之際漸執 畫壇牛耳,影响到文人寫意一脈的 青藤道人徐渭和白陽山人陳淳,由 工整的花鳥畫法的發展中另步上了 純水墨的新貌,其落磊跌宕處,與 宋人的不失規距自然又是另一番面 目了。

伍

宋初花卉徐熙與黃筌,分別代

▲林良 鷹鵲圖





表了野逸與富貴,但朱人高品味的 藝術欣賞觀念,將自然與人類間作 了適度的調整,人與物相融洽,花 鳥與自然也求得契合,尤其所探求 畫中的情韻流轉,達到生動的理 想,使我們觀賞宋畫時,可以直讀 內涵所蘊有的高尙氣質與情懷。明 代呂紀的作品,不失宋人造境的遺 意,除了花鳥本身的技法外,作山 石林木,無不筆力老健,墨氣直透 絹素,可見他山水的造詣也極端的 精到。經過他細心經營後所造的境 界,將自然的寧謐與優美,轉為畫 境,是值得為他的成就深為嘆服 的。

從朱人以降對自然物像由寫生 而求其物理,花鳥畫較諸山水及人 物,似乎實踐得更為真切。由明而 清,代有大家創導寫真,所以西方 畫家郞世寧的作品能與國畫並行不 悖,在探求的理念畢竟是一致的。 但郞氏作品固然精麗巧瞻,乾隆始 終認為其不能作較佳的山水背景而 引以為憾,實際作背景祗能認作形 式,內在的精神,更得將天地運行 的法則,藉靈動的畫筆描繪出來, 方有呼吸血肉,才能達到氣韻生動 的感人境地。

▲夏昶 奇石修篁圖